

# HERITAGE OF NUSANTARA

International Journal of Religious Literature and Heritage Vol. 5 No. 1 June 2016



Center for Research and Development of Religious Literature and Heritage Office for Research and Development and Training Ministry of Religious Affairs of the Republic of Indonesia



Vol. 5 No. 1 June 2016

ISSN 2303-243X E-ISSN: 2442-9031

#### **Editor-In-Chief**

Choirul Fuad Yusuf

#### **Managing Editor**

Fakhriati

#### **Editorial Board**

Abd. Rachman Mas'ud (Ministry of Religious Affairs, The Republic of Indonesia)

Edwin Wieringa (University of Cologne, Germany)

Annabel Teh Gallop (British Library, United Kingdom)

Nico J.G. Kaptein (Leiden University, Netherlands)

Achadiati Ikram (University of Indonesia, Indonesia)

Azyumardi Azra (State Islamic University of Syarif Hidayatullah Jakarta, Indonesia)

Imam Tholkhah (Ministry of Religious Affairs, The Republic of Indonesia)

Atiq Susilo (State Islamic University of Syarif Hidayatullah Jakarta, Indonesia)

Joel Khan (University of Melbourne)

Fuad Wahab (State Islamic University of Sunan Gunung Djati Bandung, Indonesia) HD Hidayat (State Islamic University of Syarif Hidayatullah Jakarta, Indonesia)

#### **Editors**

Shirley Baker Lukmanul Hakim Ayang Utriza Yakin Nurrahmah Ridwan Bustamam Alfan Firmanto Reza Perwira Arif Syibromalisi

#### **Asistant Editors**

Ibnu Fatkhan Kusnanto

Front Cover: The Image is fully adopted from the image in the article  ${\it Enlivening \ Cultural}$ 

Environments through Sharing and Gotong Royong (Mutual Cooperation)

The focus of this journal is to provide readers on understanding of Indonesia and International affairs related to religious literature and heritage and its present developments through publication of articles, research reports, and books reviews.

Heritage of Nusantara specializes in religious studies in the field of literature either contemporarily or classically and heritage located in Southeast Asia. This journal warmly welcomes contributions from scholars of related disciplines.

Center for Research and Development of Religious Literature and Heritage

Address : Gedung Kementerian Agama RI Lt. 18, Jl. M.H. Thamrin No.6 Jakarta-Indonesia,

Phone/Fax. 6221-3920713, 6221-3920718

E-mail : heritage@kemenag.go.id

URL : jurnallektur.kemenag.go.id/index.php/heritage

## TABLE OF CONTENTS

| ENLIVENING CULTURAL ENVIRONMENTS THROUGH SHARING                                                        |     |  |  |  |  |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|--|--|--|--|
| AND GOTONG ROYONG (MUTUAL COOPERATION)                                                                  |     |  |  |  |  |
| Diana Butler                                                                                            | 1   |  |  |  |  |
| THE TRANSLITERATION AND TRANSLATION OF THE LEIDEN MANUSCRIPT COD. OR. 5626 ON THE SIJILL OF THE QADI OF |     |  |  |  |  |
| BANTEN 1754-1756 CE.                                                                                    |     |  |  |  |  |
| Ayang Utriza Yakin                                                                                      | 23  |  |  |  |  |
| ARABIC LINGUISTICS IN HISTORICAL AND ISLAMIC CULTURE PERSPECTIVES                                       |     |  |  |  |  |
| Gayda Bachmid                                                                                           | 77  |  |  |  |  |
| DEVELOPING AN INDEPENDENCE STATE: SOME INSIGHTS                                                         |     |  |  |  |  |
| FROM QALAM PUBLICATION                                                                                  |     |  |  |  |  |
| Norziati Mohd Rosman                                                                                    | 105 |  |  |  |  |
| منهج القياس في فقه منتلف الدديث عند ابن فتيبة الدينوري                                                  | Δ   |  |  |  |  |
| MANHAJ AL QIYĀS FĪ FIQHI MUKHTALAF AL HADĪŚ 'INDA IBNI<br>QUTAIBAH AD DĪNAWARĪ                          |     |  |  |  |  |
| ~                                                                                                       | 119 |  |  |  |  |

# منهج القياس في فقه منتلف الحديث عند ابن قتيبة الدينوري

Abdul Malik Ghazali IAIN Raden Intan, Lampung lizarazra70@gmail.com

## التلخيص

هذا البحث يهدف إلى تأكيد الحديث النبوي كالمصدر الثاني في الإسلام. وأنه تختلف عن القرآن الذي تواترت روايته كالوحي بل أنه لم يحتج إلى توثيق الإسناد والمتن. ولذلك نجد أن تظهر شبهات حول إسناده أو متنه، وحاصة مختلف الحديث أو مشكله. فالحديث الذي يتشكل من حيث المتن يقال بمشكل الحديث أو مختلف الحديث هو الذي ظاهره مناقض بالقرآن أوالحديث مثله، أو حكم العقل والواقع. ولذلك اختلف العلماء عن قبول مختلف الحديث مصدرا دينيا. فالمعتزلة رفضوه مصدرا دينيا بخلاف أهل الحديث قبلوه طالما صح الإسناد. لإزالة التعارض في متون مختلف الحديث سلك المحدثون منهم ابن قتيبة الدينوري عدة المناهج العقلية منها القياس؛ إما قياسا أصوليا أو منطقيا. فهذا البحث يبحث بمنهج تحليل المضمون بعدة التقارب: أصول الفقه، والفقه، والفقه، والمنطق.

كلمات المفتاح: مختلف الحديث، القياس الأصولي، القياس المنطقي، وأهل الحديث

### **Abstrak**

Penelitian ini bertujuan mengungkap metode pemahaman hadis Nabi yang merupakan sumber kedua dalam Islam. Tidak seperti al-Our'an yang sudah jelas kevalidannya sebagai wahyu, hadis harus diuji kevalidan sanad dan matan. Sehingga terkadang muncul hadis-hadis yang bermasalah baik dari aspek sanad maupun dari sisi kandungan matannya. Khusus hadis bermasalah dari sisi matan, sering disebut dengan istilah musykil al-hadīs atau mukhtalaf al-hadis. Mukhtalaf al-hadīs, kandungan matannya secara zahir bertentangan dengan al-Our'an, hadis lain yang sepadan, hukum akal atau realitas. Oleh karena itu terjadi perdebatan terkait keberadaan mukhtalaf al-hadīs. Kaum rasionalis, vang diwakili Mu'tazilah menolak kehadiran mukhtalaf al-hadis sebagai sumber agama. Namun ahli hadis menerima kehadirannya sebagai sumber, selama sanadnya valid. Untuk menghilangkan kontradiksi matan mukhtalaf al-hadis, ahli hadis-dalam hal ini Ibn Outavba mencoba berbagai metode rasional, di antaranya adalah metode qiyas; baik qiyās ushūlī/fiqhī(analogisme) maupun qivās mantiqī(silogisme).Penelitian ini dilakukan dengan metode analisis isi dengan berbagai pendekatan; ushul fiqh, fiqh, logika. Kesimpulan dari penelitian ini bahwa metode qiyas ushūlī (analogisme) dan qiyas manthiqī sangat tepat dalam pemahaman hadis musykil/mukhtalif.

Kata Kunci: mukhtalaf al-hadis, qiyās ushulī, qiyās manthiqī, dan ahli hadis.

## أ. المقدمة

إن الإنسان خلقه الله متميزا عن سائر خلقه، وجعله خليفة في الأرض. وذلك لكونه متزودا بالعقل سلاحا له في الحياة الدنيا. وكماله مناط لكمال عقله، وبه أخذ ما أخذ وترك ما ترك. فإعمال العقل واحب شرعا. (الحارث، وبه أخذ ما أخذ وترك ابن أبي الدنيا ؛ 1993) وبه مناط التكليف (الغزالي، 2012) وبه مناط التكليف (الغزالي، 1413 ؛ الشاطبي، 3 ، 266 ). وللوصول إلى الحق لم يكتف الإنسان بالعقل بل أردفه الله بالوحي المنزل على أنبياءه ورسله. فالوحي حق لا ريب فيه لأنه مستمد من الحق حل جلاله. فهنا نجد أن للإنسان العقل والوحي كمعيار الحق لديه. فالوحي عند جمهور المسلمين هو القرآن والسنة النبوية. بخلاف القرآن فالحديث النبوي – وخاصة مشكل الحديث أو مختلف الحديث لم يزل موضع الخلاف في كونه وحيا من عند الله لتأخر تدوينه وتوثيقه بعد وفاة النبي عليه وسلم

لفترة ، (Brown, 1996) وتعارضه للكتاب والعقل وواقع المجتمع والتاريخ أو لبعض السنة. (Brown, 1996, 68 - 70) ولذلك فلا بد من فقه مختلف المحديث إن كان الإسناد صحيحا ليزول التعارض. فرأي حسن حنفي(حنفي، الحديث إن كان الإسناد صحيحا عناصير عقلية في فقه النصوص الشرعية وهي : 367 - 368) — توجد عدة عناصير عقلية في فقه النصوص الشرعية وهي : التعريف (Identification) ، والاستدلال (Analogy).

ولذلك تجد المحدثين كانوا أشد اهتماما لدراسة مشكل الحديث أو مختلف الحديث فيما يناقض فهم العقول. فالحديث المختلف هو الحديث المقبول المعارض بمثله مع إمكان الجمع (المنشاوي، د.ت، 106) ولكن اتسع التعريف حتى يتضمن مشكله فهو الحديث المعارض بالكتاب أوالحديث أو الإجماع أو واقعية التاريخ أو العقل. فجمهور المحدثين يفرقون بين مختلف الحديث ومشكله ولكن رأى ابن قتيبة عدم الفرق بينهما. (ابن كثير، 1994 ؛ 23 ) فمن ثمّ أصبح مختلف الحديث عند المحدثين منذ القرن الثاني الهجري إلى عصرنا الحاضر (خياط، 2001) موضع إهتمام بحثهم حتى صار قسما مستقلا من مباحث علوم الحديث. فليس من الغريب إذا بدت المصنفات حول مختلف الحديث فيما بعد بأنواع طرق تحليله، كاختلاف الحديث للشافعي، وتأويل مختلف الحديث لابن قتيبة، ومشكل الآثار للطحاوي، ومشكل الحديث لابن فورك. فتحليل مشكل الحديث أو مختلف الحديث لدي المحدثين بأنواع طرق تحليله يعدّ بابا نافذا لمعرفة عقلانية أهل الحديث. فلذلك هذا البحث يحاول عرض الحلول في فقه مختلف الحديث عند المحدثين- وعلى وجه خاص، ابن قتيبة الدينوري. ومن بين الحلول في فقه مختلف الحديث هو استخدام منهج القياس، فهذا البحث حاول أن يجيب قضية البحث عن كيفية منهج القياس في فقه مختلف الحديث عند ابن قتيبة الدينوري في كتابه تأويل مختلف الحديث.

## ب. منهج البحث وخطواته

هذا البحث من بحث وصفي (qualitative). والبحث الوصفي يقصد به فقه عالم المعاني التي تعبر عنها أنشطة المجتمع في نظر أنفسهم. (Suprayogo,2001) والبحث الوصفي يعتمد على بحث مكتبي أنفسهم. (Library Research) بمنهج تحليل المضمون (content analisys) بتقريب أصول الفقه، والمنطق واستخدم تحليل المضمون والتأويل نحو نصوص تأويل مختلف الحديث وهي توضيحات ابن قتيبة الدينوري في مختلف الحديث بالإضافة إلى النصوص الأحرى من مؤلفات المحدثين المقررة للمقارنة.

## ت. تفصيل البحث ونتائجه

# 1. حول مختلف الحديث في نطاق النقاش

كان مختلف الحديث لم يزل موضع النقاش بين المحدثين والعقليين كالمعتزلة. فالمعتزلة رفضوا مختلف الحديث وكونه وحيا من عند الله. (ابن قتيبة، 1995) لأنه لا يمكن أن يكون وحيا صحيحا إذ يعارض ما هو أصح منه كالكتاب والعقل والواقع. بينما رأى المحدثون أن مخلف الحديث إن كان صحيحا فلا بد من قبوله وأنه لا بد من محاولة التوفيق بينه وبين ما يعارضه، من خلال مناهج فقه المتون، ليزول التعارض. فجمعوا الأحاديث التي كان ظاهرها يناقض الكتاب أو الحديث أو العقل أو الواقع في مصنف.

وأول من جمع مختلف الحديث في كتاب كما اتفق عليه المحدثون هو الإمام الشافعي (ت. 204 ه) رحمه الله. من خلال مؤلفه "اختلاف الحديث" حاول الشافعي تقديم الحلول في فقه الأحاديث التي ظاهرها التعارض فقها سياقيا بطريق التقريب اللغوي أو أسباب ورودها. والفقه السياقي المقصود هو تحقيق المعاني في اللغة (الكلمة) بطريقة الإمكان والتركيز على توزيع الصيغ اللغوية والنطق عما مع الإهتمام بوجود الصلة بين النطق وملايسات الأحداث

والإحتماعية. (collin, 1979,394-395) ولكن الأحاديث التي جمعها فيه تقتصر في مجال العبادة فحسب. والفقه السياقي الذي انتهجه الشافعي فيه بالحقيقة كاد يكون فقها نصّيا حرفيا. بدليل أنه نهج العديد من الطرق في تحليل مختلف الحديث. وتلك الطرق هي الجمع والنسخ والترجيح. وعلى سبيل المثال، الأحاديث في أفضلية وقت أداء الصبح فنجد في ذلك روايتين: إحداهما عن رافع بن خديج، وثانيتهما عن أمّ المؤمنين عائشة. فالرواية الأولى (أسفروا بالصبح) (السندي، 1416 ؛ 1 ، 148 ؛ الترمذي، 289 1) تؤكد لنا أن أداء صلاة الصبح عند الإسفرار وهي تأخير أداءه قبل طلوع الشمس.وأما الرواية الثانية فتشير إلى أن أداء الصبح وقت الغلس، وهو أول وقته. (السندي، 1416؛ 1، 144) ففي هذه القضية خالف الشافعي أصحابه أبا حنيفة ومالكا وأحمد الذين أخذوا ترجيح الرواية الأولى فيه، حيث أوّل الرواية الأولى أن المراد "أسفروا بالصبح" هو أداءه في أول وقته عند اعتراض الفجر في السماء. فهو بذلك حمل معني الرواية الأولى إلى الثانية وبالتالي أنه رجّح الثانية على الأولى بحجة أن الثانية أقوى من الأولى سندا ومتنا. وهنا يظهر لنا أن الفقه السياقي - بتأويل الرواية الأولى- الذي أراد الشافعي في تحليل إشكال الحديث في هذه القضية غير وجيه. لأنه في الحقيقة أعمل الترجيح فيها وليس التأويل فالمرجوح لا يحتاج إلى التأويل. ومهما كان الأمر، فالشاقعي كما رأى على سامي النشار هو أول من وضع القواعد الأصولية في فقه النصوص. فقد وضع للقياس حدوده وقواعده في استنباط الأحكام. االقياس عند الشافعي هو ما طلب بالدلائل على موافقة الخبر المتقدم من الكتاب والسنة. ولا يجوز القياس إلا إذا ما وجد النص من الكتاب أو السنة أو الإجماع في تلك القضية لأنه لا اجتهاد مع النص. واستدل الشافعي حجية القياس بالحديث : إذا حكم الحاكم فاجتهد فأصاب فله أجران، وإذا حكم فاجتهد ثم أخطأ فله أجر. (الشافعي، 598 - 600 ؛ نحراوي، 1988 ؛ 389 - 391) وهو بذلك قد أثبت العقلانية الدينية بحتة أول مرّة.

وليس الشافعي وحده الذي بذل الجهد في فقه مختلف الحديث، وآخر يأتي بعده هو محمد بن قتيبة الدينوري (ت. 276 هـ) قاضي دينور، فهو محدث فقيه من خلال مؤلفه تأويل مختلف الحديث. أخذ يفقه الأحاديث التي ظاهرها متعارض فقها سياقيا عقليا بالتقريب اللغوي والتاريخي والمنطقي. ويأتي بعده أبو جعفر الطحاوي (ت. 321 هر) بتصنيفه شرح معاني الآثار ومشكل الآثار، حاول من خلالهما فقه مختلف الحديث فقها سياقيا عقليا ولكنه ركّز على مسلك الناسخ والمنسوخ فيه. ( Zubaidi, 2008 ) ولكن ابن قتيبة من أشهر المحديثن الذين قاموا بفقه الحديث فقها عقليا. وهذه الشهرة ترجع إلى أسباب شتى : أولا، الأحاديث التي جمعها المؤلف في تأويل مختلف الحديث لا تنحصر في مجال الأحكام وإنما تتعدي إلى مجال العقيدة والأخلاق. ثانيا، ابن قتيبة مع كونه محدثا فهو أيضا قاض أديب وهو بذلك فريد من نوعه. وقد باشر القضاء بولاية دينور فترة، حتى أصبح فقهه نحو الحديث مواكبا بواقعية الأحداث. ثالثا، في فقه مشكل الحديث انتهج ابن قتيبة المناهج الشاملة كالتأويل والقياس الأصولي والمنطقى. وأثبت اعتراضه أن الحديث النبوي إذا فهم فهما صحيحا لا ينافي الكتاب، وأحكام العقل، وواقعية المحتمع. (ابن قتيبة، 1995)

ففي الحديث عن دعاء النبي ﷺ: اللهم أحيني مسكينا وأمتني مسكينا والمتني مسكينا واحشرني في زمرة المساكين.(الترمذي، 4 577 ؛ ابن ماجه، 1381 2 ؛ الحاكم، 1990 ؛ 4، 358 ) فالحديث يعارض حديث دعاءه ρ حيث تعوذ من الفقر المدقع. فرأى ابن قتيبة أن كلمة المسكين هنا لا يراد به فقر المال ولكن بمعني التواضع والإحبات، مستدلا بكلام العرب حيث أطلقوا المسكنة بمعنى التواضع كما أشار قولهم : تمسكن الرجل إذا لان وتواضع. فإذا تعين المسكين بمعنى

التواضع فلا تعارض بين تلك الأحاديث. وذلك سرّ قول النبي على اللهم أحيني مسكينا ولم يقل اللهم أحيني فقيرا.

# 2 . ابن قتيبة الدينوري وآثاره العلمية في العالم الإسلامي وإندونيسيا

شهد التاريخ أن ابن قتيبة الدينوري عاش في عصر بلغت حركة العلوم العقلية ذروتها. وكان متفننا بشتي العلوم، فهو فقيه، محدث، أديب، مفسر، فيلسوف، متكلم، طبيب، وعين قاضيا لمدينة دينور لفترة. وآثاره العلمية ظاهرة في المؤلفات التي نقل فيها مؤلفوها آراء ابن قتيبة، ففي تأويل مختلف الحديث نجد المباركوري ينقل آراء ابن قتيبة في شرح أساطير بني إسرائيل في قصة عوج الذي عاش في زمان موسى عليه السلام حيث اقتلع جبلا...(المباركفوري، 7، 361) فتأويل مختلف الحديث الذي كان الباحث بصدد البحث عن منهج القياس عبارة عن منهج وغزارة المادة لدي ابن قتيبة في بناء هيكلة العقل في فقه مختلف الحديث، وكان هذا الكتاب من عمدة الكتب في مشكل الحديث، وقد أخذه من بعده كأمثال الطحاوي في شرح مشكل الآثار (الطحاوي، 2، 12) ، وابن فورك بعده كأمثال الطحاوي في شرح مشكل الآثار (الطحاوي، 2، 12) ، وابن فورك بيان مشكل الحديث. (ابن فورك، 2003 ؛ 22 - 22)

وأدب الكاتب هو من أهم المراجع في الأدب. هذا ما شهده ابن حلدون أنه أصل من أصول الأدب وركن من أركانه بقوله: وسمعنا من شيوخنا في مجال التعليم أن أصول هذا التعليم وأركانه أربعة دواوين، وهي أدب الكاتب لابن قتيبة، وكتاب الكامل للمبرد، وكتاب البيان والتبيين للحاحظ، وكتاب النوادر لأبي القالي، وما سوى هذه الأربعة فتبع لها وفروع منها. (ابن خلدون، 358) وقد اهتم به العلماء فمنهم من نبه على غلطه، ومنهم من شرح خطبته، ومنهم من شرح بطاته، ومنهم من شرح خطبته، ومنهم من خلال أبياته، ومنهم من شرحه كله. وقد تتبع محمد الدالي هذه الأعمال من خلال دراسته لهذا الكتاب الفريد من نوعه حتى بلغ أحد عشر عملا. (ابن قتيبة، 10-01)

وكيف لا يكون لهذا العالم أثر في الفكر الإسلامي - بما فيه إندونيسيا، وقد ألف في شتى الفنون التي احتاجت الأمة إلى درايتها. وقد قام عدة الباحثين في استقصاء مؤلفات ابن قتيبة الدينوري منهم: السيد أحمد صقر (ابن قتيبة، 1981) وعلي بن نفيع العلياني (العلياني، 1991 ؛ 19 - 121) وأحاول تفصيل بعض منها لما فيها من أثر علمي وفكري لمن جاء بعده، فهي كما يلي:

- 1. كتاب تأويل مشكل القرآن تناول فيه ابن قتيبة عن الغرب وما خصهم الله من العارضة والبيان والجحاز ثم بين الطعون على الآيات القرآن وحاول تأويلها. وقد طبع الكتاب المكتبة العلمية ببيروت بتحقيق السيد أحمد صقر.
- كتاب غريب القرآن، تكلم فيه عن الألفاظ الغريبة في القرآن ثم قام ببيائها وشرحها على عرف اللغويين. وقد طبع الكتاب بتحقيق السيد أحمد صقر، بالمطبعة المضرية سنة 1978 وصوره دار الكتب العلمية ببيروت.
- 3. كتاب تأويل مختلف الحديث، تناول فيه عن حجية الحديث النبوي إما متواترا أو آحادا. وحاول توضيح الموقف مع الفرق الطاعنة على أحاديث الآحاد في العقيدة والفقه والتاريخ وبخاصة المعتزلة. وقد طبع هذا الكتاب أول مرة على نفقة محمود أفندي شابندر بمطبعة كردستان العلمية بالقاهرة سنة 1326 هـ، ثم أعيد طبعه عدة مرات مطابع مختلفة بتحقيقات العلماء الفذة.
- 4. كتاب غريب الحديث، تناول فيه الألفاظ الغريبة في الحديث النبوي. وهذا الكتاب بالحقيقة إكمالا لكتاب غريب الحديث لأبي عبيد. وقد طبع الكتاب على نفقة وزارة الأوقاف لجمهورية العراقية بتحقيق عبد الله الغبوري سنة 1977.
- 5. كتاب إصلاح غلط أبي عبيد في الحديث، فهذا الكتاب استدراك ابن قتيبة على أبي عبيد فيي نيف وخمسين موضعا. وبين فيه أخطاء أبي عبيد في رواية

الحديث وألفاظه. وقد طبع الكتاب دار الغرب الإسلامي ببيروت، بتحقيق عبد الله الغبوري، سنة 1983.

- 6. كتاب أدب الكاتب، هذا الكتاب تناول فيه ابن قتيبة عن الأمور ينبغي للكاتب من سلامة الكتابة من الخطأ واللحن، وتكلم أيضا عن التراكيب النحوية. وهذا الكتاب مطبوع شائع مع التحقيق منها طبعة مؤسسة الرسالة بتحقيق محمد الله الله.
- 7. كتاب معاني الشعر الكبير، هذا الكتاب يحتوي على 12 كتابا؛ كتاب الفرس، وكتاب الإبل، وكتاب الحرب، عشرة أبواب، وكتاب القدور، وكتاب الديار، وكتاب الرياح، وكتاب السباع والوحوش، وكتاب الهوام، وكتاب الإيمان، وكتاب النساء والغزل، وكتاب الشيب والكبر، وكتاب تصحيف العلماء. وقد ألف ابن المرزبان عبد الله بن جعفر بن درستويه في نقده كتابا سماه "الرد على ابن قتيبة في تصحيف العلماء.
- 8. كتاب عيون الأخبار، هذا الكتاب بحتوي على 10 كتب؛ كتاب السلطان، وكتاب السلطان، وكتاب السؤدد، وكتب الطبائع والأخلاق، وكتاب العلم، وكتاب الإخوان، وكتاب الحوائج، وكتاب الطعام، وكتاب النساء، ولهذا الكتاب أهمية كبيرة لدي الأدباء وقد قص ابن دريد الأنباري قصة المذاكرة في متنزهات الدنيا وسمى كل منهم أنزه مان رآه، فقال للجلساء: هذه متنزهات العيون، فأين أنتم من متنزهات القلوب؟ فقالوأ; وما هي؟ فقال: عيون الأخبار للقتبي (ابن قتيبة) والزهرة لابن داود، وقلق المشتاق لابن أبي طاهر.
- 9. كتاب المعارف، وهذا الكتاب يشتمل أمورا مهمة وفوائد جمة من المعارف التاريخية: مبدأ الخلق، وقصص الأنبياء وأزمانهم وحلاهم وأعمارهم وأعقابهم، وافتراق ذرريهم ونزلهم في مشارق الرض ومغاربها، وأسياف البحار والفلوات والرمال إلى أن بلغ زمن المسيح عليه السلام والفترة بعده. ثم تكلم عن أنساب

العرب وأتبعه بأخبار النبي في نسبه وذكره عمومته وعماته وخالاته وحدته لأبيه وأمه وأظاره وأزواجه وأولاده ومواليه وأحواله إلى أن قبض. وتناول أيضا عصر الصحابة والتابعين. وقد طبع الكتاب على وزارة الثقافة لجمهورية العربية السورية، بتحقيق منير عبد القادر حديد، سنة 2000.

10. كتاب الميسر والقداح، هذا كتاب عن عادات العرب في الميسر والقداح، ويشمل الاستقسام والأزلام، ونفع الميسر، وأسماء القدح، وصفاته. هذا الكتاب طبعه المطبعة السلفية بالروضة بتحقيق السيد محب الدين الخطيب.

11. كتاب المسائل والأجوبة في الحديث والتفسير، فهذا الكتاب يتناول عدة المسائل في الفقه والعقيدة وإن كان الفقه أكثر . من خلال الآيات والأحاديث النبوية. وساق هذه المسائل على هيئة السؤال والجواب. وبالحقيقة هذه المسائل قد بحثها المؤلف في كتابي تأويل مشكل القرآن، وتأويل مختلف الحديث. هذا الكتاب طبعه دار ابن كثير ببيروت بتحقيق مروان العطية ومحسن خرابة، سنة 1990.

12. كتاب الأشربة، هذا الكتاب تناول المؤلف عن أنواع الأشربة المتعارفة لدي العرب، وموادها وطريق صناعتها ثم بين أحكامها من خلال تحليله لها. وها الكتاب أيضا مطبوع بالمجمع العلمي العربي بدمشق سنة 1266 ه بتحقيق محمد كردي على.

13. كتاب الاختلاف في اللفظ والرد على الجهمية والمشبهة. ركز المؤلف في هذا الكتاب عن قضايا عقائدية في تأويل المتشابحات من الآيات القرآنية والأحاديث النبوية. هذا الكتاب اهتم به عدد من الباحثين في دراسته؛ على بن نفيع العلياني قدم بحثا تحت الموضوع عقيدة الإمام ابن قتيبة، وطبع هذا البحث بمكتبة الصديق بالطائف؛ وكاظم حطيط في البحث تحت العنوان: مع ابن قتيبة في العقيدة الإسلامية: تقديم ودراسة وتحقيق كتاب الاختلاف في اللفظ والرد على

الجهمية والمشبهة، وقد طبع هذا البحث بدار الكتاب العالمي ببيروت؛ وكذلك طبع الكتاب بتحقيق عمر بن محمود أبو عمر بدار الراية بالرياض سنة 1991,

14. كتاب الأنواء، تناول فيه منازل القمر، ومعنى النوء والطلوع والغروب، واسماء المنازل وهيئاتها، وأسماء الكواكب وذكر الفصول الأربعة وأوقات الزروع. هذا الكتاب طبعه دار الشئون والثقافة العامة على نفقة وزارة الثقافة والإعلام العراقية سنة 1988 بعنوان: الأنواء في مواسم العرب.

15. كتاب الشعر والشعراء، تناول فيه أنواع الشعر، وأشكاله وأوزانه، وعيوبه، وأوزانه، وشخصياته الشهيرة. هذا الكتاب طبعه دار إحياء العلوم ببيروت، بتحقيق الشيخ حسن تميم والشيخ محمد عبد المنعم العربان وقع في مجلد وسط.

وأعرب عبد الحميد الجندي خصائص مؤلفات ابن قتيبة الأدبية (العلياني، 1991 ؛ 65 - 66):

الخصيصة الأولى، أن ابن قتيبة ذو عقلية منظمة مصقولة. ولذلك جاءت كتبه وليدة هذا الفكر المنسق.

الخصيصة الثانية، في مؤلفات ابن قتيبة ظاهرة بارزة هي تقصيه الإيجاز لتسهل روايتها وليمكن الانتفاع بما على أوسع نطاق.

وهذه آثاره العلمية لها تأثير واسع في العالم الإسلامي، وعلى سبيل الخاص إندونيسيا. وهذه الآثار بإندونيسيا ظاهرة من خلال البحوث العلمية التي قدمها الدراسون الإندنيسيون في عشر السنوات الأخيرة بالجامعات الإسلامية، ونذكرها كما يلي:

1. الأحاديث عن الفقر والمسكنة عند ابن قتيبة الدينوري في كتاب تأويل مختلف الحديث، رسالة بكالاريوس قدمها فكري أوليا إلهمي، جامعة

- شريف هدية الله الإسلامية الحكومية-جاكرتا، سنة 2014 الإسلامية الحكومية-جاكرتا، سنة (2014
- 2. عقلانية أهل الحديث: منهج عقلي ابن قتيبة الدينوري في فقه مختلف الحديث، أطروحة الدكتوراة قدمها عبد الملك غزالي في الدراسات العليا، جامعة شريف هدية الله الإسلامية الحكومية-جاكرتا، سنة ( 2012 ). 2012 ). 2012
- آراء ابن قتيبة نحو مشكل الأحاديث العقائدية في كتاب مختلف الحديث، رسالة ماجستير، قدمها لقمان حكيم، في الدراسات العليا، جامعة كاليجاغا الإسلامية الحكومية يوغجاكارتا، سنة 2010 المسلامية الحكومية العربية الحكومية المحكومية العربية العربية المحكومية المح (2010
- 4. منهج تأويل القرآن لابن قتيبة الدينوري، رسالة ماجستير قدمها محمد أديب، في الدراسات العليا، جامعة شريف هدية الله الإسلامية الحكومية-جاكرتا، سنة 2009 . ( Adib, 2009 )
- 5. مختلف الحديث عند ابن قتيبة، رسالة بكالاريوس، قدمها على سيف الدين، جامعة والى سونغو الإسلامية الحكومية-سمارنغ، سنة (Saifuddin, 2007). 2007

وهذه الدراسة المقدمة من الدارسين الإندونيسيين دليل قاطع عن آثار ابن قتيبة الدينوري بإندونيسيا، فضلا عن كونه من أتباع الشافعي في الققه، وأبي الحسن الأشعري في الكلام. وكان مذهب الشافعي مذهبا فقهيا شائعا عند معظم المسلمين فيها وكما أن مذهب الأشعري مذهب كلامي عندهم.

# 3. أهمية منهج القياس في فقه النصوص الشرعية

كانت النصوص الشرعية من الكتاب أو الحديث قد يعترضهما الإشكال في إنزال معانيهما منزل مصالح البشر. فلا بد من إعمال العقل البشري في إزالة هذا الإشكال. وقد نهج المحدثون منهم ابن قتيبة الدينوري عدة مناهج عقلية في إزالة إشكال الحديث منها منهج القياس الأصولي والقياس المنطقي، وهذا الواقع يرد من زعم أن المحدثين ضدّ المناهج العقلية.

# أ. منهج القياس الأصولي/الفقهي

القياس الأصولي فليس القياس المنطقي وهو ما يسميه المتكلمون بقياس الشاهد على الغائب. (النشار، 1984 ؛ 111) واصطلح عليه حسن حنفي بالقياس الديني (حنفي، 374 - 376) وقد يقال أيضا أنه التمثيل الأرسطى عند المتكلمين، ففيه نظر إذ أعما افترقا في الكيفية (النشار، 1984 ؛ 111) وقد فرق عضد الدين الإيجى بين القياس الفقهي والقياس المنطقي بأن الأول هو الاستدلال الجزئي على الجزئي وهو التمثيل وأما الثاني هو الاستدلال بالكلي على الجزئي. (الإيجي، 3 ، 36 ؛ علوان، 1989 ؛ 75) ورأي البدخشي (ت. 1286 م) أن القياس الأصولي يقوم على التماثل والتقدير بينما القياس المنطقي على التلازم والاقتران. (البدحشي، 3، 7) ووافقه الغزالي أن قياس التمثيل متعارف لدي الفقهاء وقد أطلق عليه المتكلمون باصطلاح رد الغائب إلى الشاهد. وعرَّفه بأنه أن يوجد حكم في جزئي معين واحد فينقل حكمه إلى جزئي آخر يشابحه بوجه ما. (الغزالي، 165 - 167) وقد خالفه على سامي النشار أن كليهما الاستدلال من الجزئي إلى الجزئي، ولكن الفرق بينهما أن الأول يفيد اليقين والثابي يفيد الظن.(النشار، 1984 ؛ 112) قلت: لو رجعنا معنى القياس لغة هو تقدير شيء بشيء آخر. فيقال قست الأرض بالمتر أي قدرتها به. ويطلق أيضا على مقارنة شيء بغيره، لنعرف مقدار كل منهما بالنسبة للآخر. (رمضان، 226 - 28 ؛ البدحشي، 3، 3) فلذلك يقال للمكيال مقياساً. (وزارة الأوقاف، 91) ثم شاع استعمال القياس في التسوية بين شيئين حسية كانت التسوية أم معنوية. فمن الحسية قول القائل: قست هذه الورقة بتلك الورقة بمعنى سويتها بها. ومن المعنوية فقول القائل: علم فلان لا يقاس بعلم فلان، بمعنى لا يساويه أي لا يسوي به. (رمضان، 226) والقياس الأصولي اصطلاحا هو إلحاق ما لم يرد فيه نص على حكمه في الحكم لاشتراكهما في علة ذلك الحكم. أو تسوية واقعة لم يرد نص بحكمها بواقعة ورد نص النص بحكمها في الحكم المنصوص عليه لتساوي الواقعتين في علة الحكم. وقال صاحب إرشاد الفحول: القياس في الاصطلاح حمل معلوم على معلوم في إثبات حكم لهما أو نفيه عنهما بأمر حامع بينهما من حكم أو صفة. (الشوكاني، 840) ولذلك كان القياس بالحقيقة طلب أحكام الفروع المسكوت عنها الشارع لا ينص فيها نص بالعلل المستنبطة من معانيها ليلحق كل المسكوت عنها الشارع لا ينص فيها نص بالعلل المستنبطة من معانيها ليلحق كل فرع بأصله. قال الإمام الشافعي رحمه الله:

والعلم من وجهين: اتباع واستنباط، والاتباع اتباع كتاب فإن لم يكن فسنة، فإن لم يكن فسنة على فإن لم يكن فقياس على فإن لم يكن فقياس على كتاب الله عز وجل، فإن لم يكن فقياس على سنة رسول الله صلى الله عليه وسلم فإن لم يكن فقياس على سنة رسول الله صلى الله عليه وسلم فإن لم يكن فقياس على قول عامة سلفنا لا مخالف له، ولا يجوز القول إلا بالقياس وإذا قاس من له قياس فاختلفوا ومن كل أن يقول بمبلغ احتهاده، ولم يسعه اتباع غيره فيما أدى إليه اجتهاده بخلافه والله أعلم. (الشافعي، 476 - 486)

فأكد أبو زهرة (ت. 1950 م) أن القياس هو أقدم المنهج العقلي عرفه الإسلام منذ عصر الرسالة، وأنه بالحقيقة عمل عقلي تقره بداهة العقول. (أبو زهرة، 206) وهذا ما لخصه المزني (ت. 264) :الفقهاء من عصر رسول الله صلّى الله عليه وسلّم إلى يومنا وهلم جرَّا استعملوا المقاييس في الفقه في جميع الأحكام في أمر دينهم (الجوزية، 1، 280) ، قال : وأجمعوا بأنّ نظير الحق حق ، ونظير الباطل باطل ؛ فلا يجوز لأحد إنكار القياس ؛ لأنّه التشبيه بالأمور

والتّمثيل عليها. وقال ابن القيم الجوزية (ت. 751 ه): مدار الاستدلال جميعه على التسوية بين المتماثلين، ولو جاز التقرقة بين المتماثلين لخرق الاستدلال وغلقت أبوابه. (الجوزية، 1، 248)

ورأى السيد سابق (ت. 2000 م) أن رسول الله هو أول من استعمل القياس في استنباط الأحكام الشرعية من مصادرها، فقد كان يفتي الناس بما يؤديه إليه اجتهاده في فهم القرآن الكريم، إن لم يكن فيه نص لحكم لحادثة التي يريد الفتوى فيها. وقد سار على نهجه في الاجتهاد والاستنباط كثير من الصحابة والتابعيين وغيرهم من علماء المسلمين في مشارق الأرض ومغاريها. (سابق، 1988 ؛ 52) وقد قال عمر بن الخطاب قوله الشهير: ثم الفهم الفهم فيما أدلى إليك، مما ورد عليك مما ليس في قرآن ولا سنة، ثم قايس الأمور عند ذلك، واعرف الأمثال. (الحوزية، 1 ، 27) ووجود المذاهب الفقهية دليل قاطع على استعمال القياس في استنباط الأحكام. (سابق، 1988 ؛ 50 - 51) ولذلك رأى على سامي النشار أن القياس الأصولي هو منهج عقلي أصيل إسلامي عرفه المسلمون من الصدر الأول، وأدخله في مباحث الاستدلال الإسلامية من خلال دراسته عن مناهج البحث عند المفكر الإسلامي. (النشار، 1984 ؛ 111-115) ولكن يبدو أن مؤرخي علم الأصول أجمعوا أن الشافعي هو أول من رسم المنهج الأصولي مكتوبا من خلال مؤلفه الرسالة.(النشار، 1984 ؛ 80) ولكن رأى ابن خلدون أن تاريخ المنهج الأصولي يذهب إلى حد أبعد من عصر الشافعي بكثير بحيث لا يجب أن لتلمسه فقط عند علماء الأحناف في السنوات التي تسبق عصر الشافعي، بل في عصر الصحابة أنفسهم ولدي الكثير من فقهائهم، وعن هؤلاء الفقهاء أخذت معظم القوانين التي يحتاج إليها في استفادة الأحكام. (ابن خلدون، 218) ويقول ابن الرشد :النظر في القياس الفقهي هو شيء استنبط بعد العصر الأول". (ابن رشد، 1968 ؛ 24) وقد استعمل أهل الحديث منهج

القياس في فقه مختلف الحديث كما فعله ابن قتيبة في تأويل مختلف الحديث. فمثلا نجده في جواب إشكال الحديث الاجتهاد في القضاء حيث بين النبي ﷺ أن المجتهد إن أصاب فله أجران وإن أخطأ فله أجر. اعترضه المعتزلة أن هذا الحكم لا يجوز على الله وذلك أن الاجتهاد الذي يوافق الصواب هو الذي يوافق الخطأ. فأجاب ابن قتيبة أن الاجتهاد مع موافقة الصواب ليس كالاجتهاد مع موافقة الخطأ. وقاس هذا الحل برجل لو وجه رسولين في طلب ضالة له، وأمرهما بالاجتهاد والجد في طلبها، ووعدهم الثواب، إن وجداها، فمضى أحدهما خمسين فرسخا في طلبها، وأتعب نفسه وأسهر ليلة ورجع خائبًا. ومضى الآخر فرسخا وادعا ورجع واجدا، ألم يكن أحقهما بأجزل العطية وأعلى الحباء الواجد. وإن كان الآخر قد احتمل المشقة والعناء أكثر مما احتمله الآخر. فكيف بهما إذا استويا ؟ وفي الواقع قد يستوي الناس في الأعمال ويفضل الله عز وجل من يشاء. فالقياس الفقهي من المنهج الذي سلكه أهل الحديث في فقه مختلف الحديث. فنجد مثلا ابن قتيبة أعمل قياس التمثيل في إزالة إشكال الحديث عن مباضعة الرجل امرأته مأجور. أنه قاسه بالرجل أكل خبز الشعير الحلال وترك النقى الحرام وهو يقدر عليه كان عند جميع الناس مأجورا على أكل خبز الشعير. فسوى بين الرجل المعاشر أهله الحلال والرجل الآكل الخبز . (ابن قتيبة، 1995 ؛ 233)

ومدار القياس الفقهي كما أوضحه علي سامي النشار هو قانون العلية أي أن أن لكل معلول علة. (النشار، 1984 ؛ 113) وقانون العلة متعارف عند الباحثين الغربيين كأمثال جون استوارت مل (John Stuart Mill) أن حوادث الطبيعة بالاستقراء مطردة، أي بأن الكون محكوم بقوانين عامة. وأن العلة الواحدة تحدث تحت ظروف مماثلة نفس المعلول. ورأى مل أنه إذا أرجعنا الاستقراء إلى نوع من القياس ظهر مبدأ الاطراد في وقوع الحوادث كأنه المقدمة الكبرى النهائية لكل الاستقراءات. (Cohen-Nagel, 1998; 267) النشار، 1984 ؛ 113)

فالمسلمون إذن حسب كلام مل قد قاموا بالاستقراء على قانوني التعليل والاطراد في وقوع الحوادث. (النشار، 1984 ؛ 113) فالقياس الأصولي إذن نوع من الاستقراء العلمي حيث يفيد اليقين. ولكن الأصوليين في صحة القياس الأصولي انقسموا إلى الفريقين:

الأول، ذهب إلى صحة القياس " إذا ما لاح بعض الشبه" أي إذا كانت هناك صفات عرضية موجودة في الجزئين فنحكم بتشابحهما. وهذا النوع من القياس ظني إلى أقصى حدود الظنية، ولا يمكن الاستناد عليه في البحث العلمي. وسمى الغزالي أن هذا القياس قياس الشبه. (الغزالي، 316 - 323) وهذا القياس عند المناطقة المحدثين يقوم على أساس الارتباط العرضي ( connection) فعلى هذا الأساس أن المناطقة المحدثين تبع للأصوليين القدماء.

الثاني، ذهب إلى ضرورة وجود العلة بين الأصل والفرع أي يكون بينهما رباط علي لا عرضيّ فهذا مذهب جمهور الأصوليين والمتكلمين. فهذا القياس الذي يعتمد على وجود العلة ويعتبر من نوع الاستقرار العلمي المتعارف في العصر الحديث. ويقوم هذا القياس على قانون التعليل ( Ithe Law of universal الحديث. وقوم هذا القياس على قانون التعليل ( Caution ) وقانون الاطراد في وقوع الحوادث ( pair الإثبات وجود العلة، لأن ( nature ). ولا يكتفي بهذا الأصوليون بل لا بد من طرق لإثبات وجود العلة، لأن العلة هي الصفات التي يستند عليها الحكم. وهذا القياس يقوم على أساس الارتباط العلّي (Causal Conection ) وادعى الشوكاني أنه قد وقع الاتفاق على أن القياس حجة في الأمور الدنيوية، وفيما صدر عن رسول الله في ووقع الخلاف في القياس الشرعي، فذهب الجمهور من الصحابة والتابعين والفقهاء والمتكلمين إلى أنه أصل من أصول الشريعة يستدل على الأحكام التي يرد بها السمع. (الشوكاني، 1992 ؛ 338 - 347 ؛ السعدي، 2000 ؛ 40 - 55)

فالقياس الأصولي يقوم على أربعة أركان: الأصل والفرع والعلة والحكم. الأصل هو ما تفرع عليه غيره أو ما عرف بنفسه أو ما بني عليه غيره. (النشار، 1948 ؛ 114 ؛ الشوكاني، 1992 ؛ 348) والفرع هو ما تفرع على غيره, والعلة هي الوصف الجامع بين الأصل والفرع. واتفق الأصوليون أن العلة ليست أصلا. (الشوكاني، 1992 ؛ 348) والحكم هو عُرة القياس، وهو ما ثبت للفرع بعد ثبوت ثبوته للأصل. والقياس في رأي الغزالي يشمل إلحاق المسكوت بالمنطوق، وينقسم إلى مقطوع ومظنون، وفيه شروط: أن يكون المسكوت عنه أولى بالحكم من المنطوق به، أوعلى الأقل المسكوت عنه مثل المنطوق به، ولا هو دونه. (الغزالي، 304 - 305)

ورأى الشوكاني أن القياس الصحيح لا بد أن تتوافر فيه الشروط في الأصل فيما يلى (الشوكاني، 1992 ؛ 351 - 351):

- 1 -أن يكون الحكم الذي أريد تعديته إلى الفرع ثابتا في الأصل.
- 2 أن يكون الحكم الثابت في الأصل شرعيا لا عقليا أو لغويا.
- 3 -أن يكون الطريق إلى معرفته سمعية لأن ما لم تكن طريقه سمعية لا يكون حكما شرعيا.
  - 4 -أن يكون الحكم ثابتا بالنص وهو الكتاب والسنة.
- 5 أن لا يكون الأصل المقيس عليه فرعا لأصل آخر. وهذا ما ذهب إليه الجمهور وخالف في ذلك بعض الجنابلة والمعتزلة فأجازوه.
  - 6 -أن لا يكون دليل حكم الأصل شاملا لحكم الفرع.
- 7 -أن يكون الحكم في الأصل متفقا عليه لأنه لو كان مختلفا فيه أحتيج إلى إثباته أولا.
- 8-أن لا يكون حكم الأصل ذا قياس مركب وذلك إذا اتفقا على إثبات الحكم في الأصل.

9 -أن لا نكون متعبدين في ذلك الحكم بالقطع فإن تعبدنا فيه بالقطع لم يجز فيه القياس لأنه لا يفيد إلا الظن.

10 -أن لا يكون معدولا به عن قاعدة القياس.

11 -أن لا يكون حكم الأصل مغلظا على خلاف في ذلك.

12 -أن لا يكون الحكم في الفرع ثابتا قبل الأصل.

والعلة عند المعتزلة هي وصف ذاتي لا يتوقف على جعل جاعل فهي مؤثرة بذاتها، بينما رأى الأشاعرة أن العلة هي الموجبة للحكم بجعل الشارع. وسبب الخلاف بين الفريقين راجع إلى روح المذهب الكلامي لكل منهما. إذ أن المعتزلة لهم قاعدة التحسين والتقبيح العقليين. فالحكم يتبع المصلحة أو المفسدة على اعتبار أن الشيء حسن أو قبيح في ذاته. فعلى هذا الأساس اعترف المعتزلة بصحة قانون العلة سواء في الناحية العقلية أو في الناحية الشرعية. وأما الأشاعرة فاعترفوا بشمول القدرة الإلهية، فليست العلة هي المؤثرة بذاتها، ولكن ذلك التأثير بخلق الله. (النشار، 1984 ؛ 115-116)

وقد اشترط الأصوليون (النشار، 1984 ؛ 116-118) العلة عدة شروط:

أولا، أن تكون العلة مؤثرة في الحكم لأن الحكم معلول لها. فإن لم يكن لها ثمة تأثير فيه حرجت عن كونها علة.

تانيا، أن تكون العلة وصفا منضبطا غير مضطرب. أي أن يكون تأثيرها لحكمة مقصودة لا لحكمة مجردة لخفائها.

ثالثا، أن تكون العلة مطردة، أي كلما وجدت العلة في صورة من الصور وجد الحكم. كما قالت القاعدة الأصولية: الحكم يدور مع العلة وجودا وعدما.

رابعا، أن تكون العلة منعكسة، أي إذا انتفت العلة انعدم الحكم. لأن الحكم يدور مع العلة وجودا وعدما كما سلف ذكره. وهذا يؤدي إلى منع تعليل الحكم بعلتين.

وهذه شروط العلة عند الأصوليين، ولم يكتفوا بإثبات وجود العلة بل لا من معرفة طرق اكتشاف العلة المعروف بمسالك العلة. (النشار، 1984 ، 120 و 120 ؛ 250 - 429 ؛ 120 و الحام ( العناف العلة المتعارفة للديهم هي: السبر والتقسيم، الطرد والدوران، وتنقيح المناط. (الغزالي، 311 و 315) ونبه الغزالي أن هناك المسالك الفاسدة في إثبات علة الأصل. وهي تنحصر في ثلاثة: أولا، وجود الدليل على صحة علة الأصل سلامتها من علة تعارضها تقتضي نقيض حكمها وسلامتها عن المعارضة دليل صحتها. ثانيا، الاستدلال على صحتها باطرادها وجرياها في حكمها. ثالثا، الطرد والعكس. وقد قال قوم: الوصف إذا ثبت الحكم معه وزال مع زواله يدل على أنه علة. وهو فاسد لأن الرائحة المخصوصة مقرونة بالشدة في الخمر ويزول التحريم عند زوالها ويتحدد عند تجددها وليس بعلة بل هو مقترن بالعلة. لأن الوجود عن الوجود طرد ويتحده فزيادة العكس لا تؤثر لأن العكس ليس بشرط في العلل الشرعية فلا أثر لوجوده وعدمه. (الغزالي، 315 - 316)

# ب. منهج القياس المنطقي

القياس في عرف المناطقة هو قول مؤلف من قضايا يلزمه لذاته قول آخر. (الجويني، 1992 ؛ 144) أو بتعريف آحر قول مؤلف من قضايا متى سلمت لزمه لذاته قول آخر (عبد الهادي، ط. 1، 110). والقياس في المنطق هو المقصد الرئيسي لدراسة التصديقات. وقد قسم المناطقة القياس إلى قسمين ؛ الاقتراني، والاستثنائي. القياس الاقتراني هو ما لم تذكر فيه عين النتيجة ولانقيضها بالفعل، بينما القياس الاستثنائي هو ما ذكر فيه عين النتيجة أو نقيضها بالفعل، بينما القياس الاستثنائي هو ما ذكر فيه عين النتيجة أو نقيضها

بالفعل (الجويني، 148 ؛ الصافي، 99 (124 - 124) ولقد قسم ابن تيمية (2005 ، 47) القياس إلى عدة أقسام : البرهاني إن كانت مادته يقينية، والجدلي إن كانت مسلمة، والخطابي إن كانت مشهورة، والشعري إن كانت مخيلة، والسوفسطائي إن كانت مموهة. وفي معنى آخر أن القياس المساوي بلغة "Analogy" يشتمل على مفهوم يدل على المساويات أو المتشابهات بين الأشياء، ونتيجة من الإستقراءات تنبني على المساواة بين شيئين وقد يوجد في نواح أخر (Bagus, 42-46)

وفي رأي أهل الحديث منهم ابن تيمية (ت. 728 هر) أن القياس المنطقي ذكره القرآن الكريم حيث بين الله تعالى الحقائق بالمقاييس العقلية والأمثال المضروبة، ويبين طريق التسوية بين المتماثلين والفرق بين المختلفين. (ابن تيمية، 2005 ؛ 383 ؛ حلمي، 2005 ؛ 169 وضرب الأمثلة : أَمْ حَسِبَ الَّذِينَ اجْتَرَحُوا السَّيِّئَاتِ أَنْ بَعْعَلَهُمْ كَالَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ سَوَاءً تَحْيَاهُمْ وَكَمَاتُهُمْ سَاءَ مَا يَخْكُمُونَ(الجائية: 21)؛ أَفَنَجْعَالُ الْمُسْلِمِينَ كَالْمُجْرِمِينَ، مَا لَكُمْ كَيْفَ تَحْكُمُونَ (القلم: 35 - 36) ؛ أَمْ نَحْعَلُ الَّذِينَ أَمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ كَالْمُفْسِدِينَ فِي الْأَرْضِ أَمْ نَحْعَلِ الْمُتَّقِينَ كَالْفُحَّارِ (ص: 28) ؛ أَمْ حَسِبْتُمْ أَنْ تَدْخُلُوا الْجُنَّةَ وَلَمَّا يَأْتِكُمْ مَثَلُ الَّذِينَ حَلَوْا مِنْ قَبْلِكُمْ مَسَّتْهُمُ الْبَأْسَاءُ وَالضَّرَّاءُ وَزُلْزِلُوا حَتَّى يَقُولَ الرَّسُولُ وَالَّذِينَ آمَنُوا مَعَهُ مَتَى نَصْرُ اللَّهِ أَلَا إِنَّ نَصْرَ اللَّهِ قَرِيبٌ (البقرة: 214). ففي القرآن ضرب الأمثال العقلية للناس التي يعرفون بما التماثل (قياس الطرد) والاختلاف (وقياس العكس). فالرسل عليه السلام ليسوا مجرد مبلغ الرسالة بل معلم الأمة وبينوا العلوم العقلية التي يتم دين الناس علما وعملا، وضربوا الأمثال. ويكرر ابن تيمية أن الأمثال المضروبة في القرآن هي الأقيسة العقلية يسميها المناطقة بالبراهين وهو القياس المؤلف من المقدمات اليقينية. وبَعَدُا انتقد ابن تيمية القياس الأرسطي في قياس الأولى أنه استحدم في الاستدلال على واجب الوجود

سبحانه وتعالى لا يدل على ما يختص به، وإنما يدل على أمر مشترك بينه وبين غيره لأن قياس الشمول تستوى أفراده، والله تعالى ليس كمثله شيء. (ابن تيمية، 2005 ؛ 130 - 131 ؛ حلمي، 2005 ؛ 171) فالوجود المطلق الكلي ينقسم إلى واجب وممكن وقديم ومحدث وجوهر وعرض. فالله مختص بصفات الكمال بالاطلاق، فقد استعمل الأنبياء عليه السلام في الاستدلال عليه تعالى قياس الأولى لإثبات أن كل ما يثبت لغيره من كمال فثبوته بطريق الأولى وما تنزه عنه غيره من النقائض فتنزهه عنه بطريق الأولى، مثلا في قوله تعالى: ضَرَبَ لَكُمْ مَثَلًا مِنْ أَنْفُسِكُمْ هَلِ لَكُمْ مِنْ مَا مَلَكَتْ أَيَّمَانُكُمْ مِنْ شُرَكَاءَ فِي مَا رَزَقْنَاكُمْ فَأَنْتُمْ فِيهِ سَوَاءٌ تَخَافُونَهُمْ كَخِيفَتِكُمْ أَنْفُسَكُمْ كَذَلِكَ تُفَصِّلُ الْآيَاتِ لِقَوْمٍ يَعْقِلُونَ (الروم: 28)؛ وَيَجْعَلُونَ لِمَا لَا يَعْلَمُونَ نُصِيبًا مِمَّا رَزَقْنَاهُمْ ثَاللَّهِ لَتُسْأَلُنَّ عَمَّا كُنْتُمْ تَفْتَرُونَ (56) وَيَجْعَلُونَ لِلَّهِ الْبَنَاتِ سُبْحَانَهُ وَلَهُمْ مَا يَشْتَهُونَ (57) وَإِذَا بُشِّرَ أَحَدُهُمْ بِالْأُنْثَى ظَلَّ وَجْهُهُ مُسْوَدًّا وَهُوَ كَظِيمٌ ( 58 ) يَقَوَارَى مِنَ الْقَوْمِ مِنْ سُوءِ مَا بُشِّرَ بِهِ أَيُمْسِكُهُ عَلَى هُونِ أَمْ يَدُسُهُ فِي التُّرَابِ أَلَا سَاءَ مَا يَحْكُمُونَ (59) لِلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِالْأَخِرَةِ مَثَلُ السَّوْءِ وَلِلَّهِ الْمَثَلُ الْأَعْلَى وَهُوَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ (النحل: 56 -60). وأكد مصطفى حلمي أن قياس التمثيل في القرآن الذي انتهجه أهل الحديث أقوى وأكثر يقينا من قياس الشمول الأرسطي. (حلمي، 2005 ؛ 173) وقد قرر الأصوليون من أهل الحديث أن القياس المنطقى بنوعيه الاقتراني والاستثنائي لا خلاف في صحة الاستدلال به، وأنَّما يتوصل بَما إلى أحكام شرعية مدركة بالعقل (الكفراوي، 2002 ؛ 481 - 482) واتفقوا أيضا أن هناك ارتباطا بين المقدمات والنتائج الناشئة عنها، وأن العلم بالمقدمات المرتبة ترتيبا حاصا والمستوفية لشروطها يستلزم نتائجها. بل الخلاف بينهم في دلالة العلم أو الظن بالمقدمات على العلم أو الظن بالنتائج على أربعة المذاهب (الكفراوي، 2002 ؛ :(481

- المذهب الأول، أن لزوم النتيجة للمقدمات لزوم عقلي، فلا يمكن عقلا تخلف
  النتيجة عن المقدمات إذا استوفيت الشروط وانتفت الموانع. فهو مذهب إمام
  الحرمين.
  - المذهب الثاني، أن لزوم النتيجة للمقدمات لزوم عادي بلا تولد.
- المذهب الثالث، أن النتيجة تلزم عن المقدمات بالتولد، وهو مذهب المعتزلة، وضابط التولد عندهم أن يوجب الفعل لفاعله فعلا آخر كما في حركة الأصبع مع حركة الخاتم. وينبني على هذا أن العلم بالدليل مخلوق بالشخص، ويتولد عنه العلم بالنتيجة. فالعبد إذا يخلق فهم المقدمات فيتولد عنه فهم النتيجة. وهذا الفهم راجع إلى رأيهم أن العبد يخلق أفعال نفسه الاختيارية.
- المذهب الرابع، أن لزوم النتائج عن مقدماتها بطريق الوجوب. وهذا القول بتأثير العلة في معلولها. فالعلم أو الظن لمقدمتين علة أثرت في وجود العلم أو الظن بالنتيجة. وهذا مذهب الفلاسفة. ورأى الزركشي في البحر المحيط، أن ترتب النتيجة بعد المقدمتين حكم شرعي أدركه العقل، ولا يقال: أوجبه. (الزركشي، 1992 ؛ 1 ، 193)

واستنتج أسعد عبد الغني في بحثه أن القرآن الكريم والسنة النبوية مليئان بكثير من هذه القواعد العقلية. وأكد من خلاله أن الصحابة والتابعين استخدموا القياس المنطقي، وقرروا الأدلة بناء عليه في كثير من فتاواهم وأقضياتهم. (الكفراوي، 2002 ؛ 483) فأورد أمثلة في ذلك من الكتاب منها:

قوله تعالى: أَفَكُلَّمَا حَاءَكُمْ رَسُولٌ بِمَا لَا تَهْوَى أَنْفُسُكُمُ اسْتَكْبَرْتُمْ فَفَرِيقًا كَذَّبْتُمْ وَفَرِيقًا تَقْتُلُونَ (البقرة: 87) في هذه الآية قياس اقتراني حملي قرره بقوله: إن تكذيبكم للرسل وقتلكم إياهم حكم بالتشهي (مقدمة صغرى) والحكم بالتشهي باطل (مقدمة كبرى) فحكمكم بذلك في الأنبياء

باطل. (نتيجة). وقوله تعالى: أَفَلَا يَتَدَبَّرُونَ الْقُرْآنَ وَلَوْ كَانَ مِنْ عِنْدِ غَيْرِ اللَّهِ لَوَجَدُوا فِيهِ اخْتِلَافًا كَثِيرًا (النساء: 82) في هذه الآية أيضا القياس الاقتراني الشرطي الاتصالي ويمكن تفصيلها: لو كان القرآن من عند غير الله لوقع الاحتلاف فيه، فليس من عند غير الله، فهو إذن من عند الله.

ثم أورد أمثلة من السنة النبوية، منها:

ما أخرجه ابن أبي شيبة بسنده عن الزهري أنه سئل عن الزيتون أفيه زكاة أم لا ؟ فقال: هو مكال فيه العشر. (ابن أبي شيبة، 1409 ؛ 2، 372 فقوله ؛ عبد الرزاق، 1992 ؛ 4 ، 120 ؛ البيهقي، 1344 ؛ 4 ، 125 فقوله : "هو مكال فيه العشر" قياس اقتراني حملي حذفت إحدى مقدمتيه اختصارا. (الزركشي، 1992 ؛ 1 ، 112 ؛ الطوفي، 1987 ؛ 2 ، 7 ) وإذا فصلناه: الزيتون مكال (مقدمة صغرى)، وكل مكال فيه العشر (مقدمة كبرى)، فالزيتون فيه العشر. (نتيجة) وما روي عن ابن سيرين أنه قال: شهدت عبد الله بن عتبة قال لولي له يتيم: لو لم يكن له مال لقضيت عليك بنفقته، لأن الله يقول: وعَلَى الوارِثِ مِثْلُ ذلِكَ (البقرة: 232) (ابن أبي شيبة، 1409 ؛ 4 ، 189 ؛ عبد الرزاق، 1403 ؛ 7 ، 60) فقول عبد الله بن عتبة هذا بقوة قياس استثنائي اتصالي، تقديره : لو لم يكن له مال لقضيت عليك بنفقته، لكني لم أقض عليك بنفقته: فله مال، أو لكن له مال فلم أقض عليك بنفقته: فله مال، أو لكن له مال ذا فلم أقض عليك بنفقته.

في هذه الأمثلة تبين أن الصحابة والتابعين استخدموا الأقيسة المنطقية في فتاواهم وإن لم تكن هذه القواعد معلومة لديهم كمصطلح علمي بالمعنى الذي عرفه المناطقة. فإذا هو الطوفي في علم الجدل حرص على استقراء ما في الكتاب

من الوقائع الجدلية وإخراج القواعد العقلية الاستدلالية فيه. (الطوفي، 1987 ؟ 93 - 94 ) ولم ينفرد هو بذلك وقد فعله أيضا ابن تيمية في عدة مؤلفاته.

# أمثلة تطبيق منهج القياس في فقه مختلف الحديث

ويمكن عرض بعض الأمثلة في تطبيق منهج القياس في فقه مختلف الحديث:

1) عن الحديث الشمس والقمر ثوران، حيث قال النبي٤: إن الشمس والقمر ثوران مكوران في النار يوم القيامة. (ابن قتيبة، 1995 ؛ 94 ؛ البخاري، 1987 ؛
 3 ، 1711) فاستشكله المعتزلة أنه يدفعه النظر وحجة العقل؛ ما ذنبهما حتى يعذبا في النار؟

فرد ابن قتيبة هذا الإشكال بتأويل الحديث، أن الشمس والقمر لم يعذبا بالنار حين أدخلاهما لأنحما خلقا منها ثم ردّ إليها. وأسند تأويله هذا بالنصوص من الكتاب والروايات. فأما الكتاب فقوله تعالى: فَاتَّقُوْا النَّارَ الَّ َ َيَ وَقُوْدُهَا النَّاسُ وَالْحِجَارةُ (البقرة : 24) ففي هذه الآية ذكر الحجارة أنحا أدخلت في النار، وما ذنبها إذن؟ فشأنما كشأن الشمس والقمر، فلا يسأل عنها عن الذنب لأنحا من المسخرات:

...فما كان من النار ثم رد إلى النار لم يقل أنه يعذب وما كان من المسخر المقصور على فعل واحد كالنار والفلك المسخر الدوار والبحر المسجور وأشباه ذلك لا يقع به تعذيب ولا يكون له ثواب وما مثل هذا إلا مثل رجل سمع بقول الله تعالى: " فَاتَّقُوُا النَّارَ التِيْ وُقُوْدُهَا النَّاسُ وَأَلْحِجَارَةُ (البقرة: 24) " فقال: ما ذنب الحجارة. (ابن تيمية، 2005 ؛ 94 - 95)

ويمكن تركيب هذه على المقدمات المنطقية في القياس على الشكل الأول: إن الشمس والقمر والحجارة مسخرات ( مقدمة صغرى) وكل مسخرات لا تسأل

عن الذنب (مقدمة كبرى) فالشمس والقمر والحجارة لا تسأل عن الذنب (نتيجة)

وبالحقيقة استدلاله بالآية المذكورة كاف لإزالة الإشكال في الحديث، أن الحجارة من المسخر لا اختيار لها في فعلها. فكذلك الشمس والقمر شأغما كشأن الحجارة من المسخرات. والمسخرات لا تسأل عن الذنب كما مر بيانه بالاستدلال القياسي. وأورده الطحاوي في مشكل الآثار، وحاول تأويل هذا الحديث بنحو تأويل ابن قتيبة أن الشمس والقمر في النار أصحبتا في النار أداة لتعذيب العصاة والكفار، فحالهما كحال الحجارة كما وردت في الآية : يَا أَيُّهَا اللَّذِينَ آمَنُوا قُوا أَنْفُسَكُمْ وَأَهْلِيكُمْ نَارًا وَقُودُهَا النَّاسُ وَالْحِجَارَةُ عَلَيْهَا مَلَائِكَةٌ غِلَاظٌ شِدَادٌ لَا يَعْصُونَ اللَّهَ مَا أَمَرَهُمْ وَيَفْعَلُونَ مَا يُؤْمَرُونَ (التحريم : 6) (الطحاوي، شِدَادٌ لَا يَعْصُونَ اللَّهَ مَا أَمَرَهُمْ وَيَفْعَلُونَ مَا يُؤْمَرُونَ (التحريم : 6) (الطحاوي، 1914)

2) عن الحديث أن المعزى مال رقيق من الجنة، حيث قال النبي 3: استوصوا بالمعزى خيرا، فإنه مال رقيق، وهو من الجنة. (الطبراني، 11، 109 ؛ الأصبهاني، 10، 9) فاستشكله المعتزلة أنه يبطله النظر. كيف يكون من الجنة، وهو عندنا يولد. فرد ابن قتيبة هذا الإشكال بعدة الطرق. (ابن قتيبة، 1995 ؛ 24-255) فهذه الطرق يمكن تفصيلها كما يلي:

أولا، إبطال زعم الخصم على طريق المشاهدة. أن المعزى في الحديث ليس المعزى في الجديث ليس المعزى في الجنة، إذ لا يمكن أن تكون وهي عندنا في الدنيا. ثانيا، أتى بتأويل الحديث، أن المعزى المراد في الجنة على وجه التمثيل، وكذلك سائر الأنعام كالإبل والخيل. واستدل بنص الكتاب الذي يشير إلى وجود طير يؤكل في الجنة كما وردت الآية: وَلَخُمِ طَيْرٍ مِمّا يَشْتَهُونَ (الواقعة: 21) وبالحديث النبوي: سيد إدام أهل الدنيا والآخرة اللحم، وسيد ريحان أهل الدنيا وأهل الجنة الفاغية. (الطبراني، أمل الدنيا وألا جاز في الجنة طير يؤكل،

جاز أن يكون فيها نعم يؤكل. إذا جاز أن يكون في الجنة لحم، جاز أن يكون فيها معزى وضأن. ويمكن تفصيل المقدمات المنطقية كما يلى:

في الجنة لحم (مقدمة صغرى) وبعض اللحم المعزى (مقدمة كبرى) ففي الجنة المعزى (نتيجة) فالمقدمة الصغرى مأخوذة من الحديث الحسن من رواية بريدة الأسلمي. فأما المقدمة الكبرى فمأخوذة من الحديث الأول. فالنتيجة لازمة من المقدمتين.

(3) عن الحديث عن رهن درع النبي على يهودي، توفي رسول الله صلى الله عليه و سلم ودرعه مرهونة عند يهودي بثلاثين صاعا من شعير. (ابن قتيبة، 133 ؛ البخاري، (3) ، 1068 ؛ النسائي، 7 ، 349 ؛ الترمذي، (3 ، 519 ) فاستشكل المعتزلة هذا الحديث لأنه بخالف النظر إذ لا يمكن للنبي الذي أكثر الله له الخير وفتح على المسلمين البلاد، وكيف يجوع من يجهز الجيوش ويسوق المئين من البدن، وله مما أفاء الله عليه مثل فدك وغيرها؟!

أجاب ابن قتيبة هذا الإشكال بعدة نقط:

أولا، واقعة التاريخ عن خلق النبي مستندة بأحاديث صحاح من روايات ازواجه أنه كان يؤثر على نفسه بأمواله، ويفرقها على المحقين من أصحابه، وعلى الفقراء والمساكن، ولا يرد سائلا، حتى لا يضع درهما فوق درهم في بيته، كما روت أم سلمة رضي الله عنها أن رسول الله ساهم الوجه عند ما تذكر سبعة دنانير تحت سريره في بيته لم تصرف بعد إلى مستحقيها. ( ابن أبي شيبة، 7، 28 ؛ أحمد، 6 ، 314) فضلا عن زهده في الطعام والملبس والمسكن، وكانت عائشة رضي الله عنها تقول في بكائها عليه: بأبي، من لم ينم على الوثير ولم يشبع من خبر الشعير. (ابن راهوية، 3 ؛ 1991، 1046 ؛ البخاري، 18 ، 162) وقد كان يأكل خبر الحنطة وخبر الشعير. ثم أشار ابن قتيبة أن ذكر نوعين من أخس النوعين إلى القياس:

...فذكرت (عائشة) أخس الطعامين، وأرادت أنه إذا كان لا يشبع منه على خساسته، فغيره أحرى أن لا يشبع منه. (ابن قتيبة، 1995 ؛ 135)

فهنا يمكن أن نقول القياس الأولى أي إلحاق حكم عدم شبع رسول الله من أحس الطعام بحكم عدم الشبع من الغير من أغلى الطعام. فقياسه: إذا كان من أخس الطعام لا يشبع فكان أولى أن لا يشبع من أغلى الطعام.

ثانيا، واقع التاريخ عن إهتمام أصحابه بحال الرسول على كما قال له عمر رضي الله عنه : لو شئت لدعوت بصلاء وصناب وكراكر وأسنمة. فقال: لو شئت لأمرت بفتية فذبحت، وأمرت بدقيق فنحل، وأمرت بزبيب فجعل في سعن حتى يصير كدم الغزال، ولكني سمعت الله تعالى يقول لقوم : أَذْهَبْتُمْ طَيّبُاتِكُمْ فِي حَيَاتِكُمُ الدُّنْيَا وَاسْتَمْتَعْتُمْ بِهَا فَالْيَوْمَ بُحْزَوْنَ عَذَابَ الْهُونِ (الأحقاف: 20) فهذا الاهتمام من الصحابة على رسوله من خلال الروايات الوفيرة كادت تكون متواثرة ترد اتهام المعتزلة بعدم اهتمامهم له.

ثالثًا، حاول ابن قتيبة إبطال زعم الخصم برد الحديث بدليل القياس قائلا:

...وقد يأتي على البحيل الموسر تارات لا يحضره فيها مال وله الضيعة والأثاث والديون فيحتاج إلى أن يقترض وإلى أن يرهن. فكيف بمن لا يبقى له درهم ولا يفضل عن مواساته ونوائبه زاد؟!! وكيف يعلم المسلمون وأهل اليسار من صحابته بحاجته إلى الطعام وهو لا يعلمهم ولا ينشط في وقته ذلك إليهم. وقد بحد هذا بعينه في أنفسنا وأشياهنا من الناس. ونرى الرحل يحتاج إلى الشيء فلا ينشط فيه إلى ولده ولا إلى أهله ولا إلى حاره ويبيع العلق ويستقرض من الغريب والبعيد. وإنما رهن درعه عند يهودي لأن اليهود في عصره كانوا يبيعون الطعام ولم يكن المسلمون يبيعونه لنهيه عن الاحتكار فما الذي أنكروه من هذا حتى أظهروا التعجب منه وحتى رمى بعض المرقة الأعمش بالكذب من أحله. (ابن قتيبة، التعجب منه وحتى رمى بعض المرقة الأعمش بالكذب من أحله. (ابن قتيبة، 1995 ؛ 136)

ويمكن وضع كلام ابن قتيبة هذا في ميزان المنطق بالقياس في المقدمات والنتيجة، وتفصيلها كما يلي : رهن درع النبي الله ليهودي أمر عادي ( مقدمة صغرى) وكل أمر عادي معقول ومقبول (مقدمة كبرى) فرهن درع النبي للهودي معقول ومقبول. فرهن درع النبي اللهودي موضوع في المقدمة الصغري، حاصل من تحليل ابن قتيبة أن مثل هذا شيء حاصل في عادة البشر في شئون الحياة اليومية ، فلا فرق بين النبي وسائر البشر. وكل أمر عادي هو أمر معقول ومقبول في نفس الأمر. لأن المعقول هو الواقع. والواقع أمر مقبول فلا معالة. وهذا النوع من القياس في المنطق القديم في الشكل الأول، حيث كان المحمول في الصغرى موضوعا في الكبرى. فبهذا يتضح المقال أن زعم المعتزلة برد الحمول في الصغرى موضوعا في الكبرى. فبهذا يتضح المقال أن زعم المعتزلة برد الحديث المذكور مردود. وقد استفاد علماء الفقه من الحديث رهن درع النبي اللهودي عدة أحكام تتعلق بالرهن.

4) عن الحديث عن الاجتهاد في القضاء، حيث أمر النبي على عمرو بن العاص أن يقضي بين قوم، وأن أمر قال له: أقضي يا رسول الله وأنت حاضر ؟ فقال له: اقض بينهم فإن أصبت فلك عشر حسنات، وإن أخطأت فلك حسنة واحدة. (الحاكم، 16 ، 326 ؛ مسلم، 3 ، 1342) فاستشكل المعتزلة هذا الحديث يبطله القياس وذلك أن هذا الحكم، لا يجوز على الله تعالى. وذلك أن الاجتهاد الذي يوافق الصواب من عمرو، هو الاجتهاد الذي يوافق الخطأ. فبأي معنى يعطى في أحد الاجتهادين حسنة وفي الآخر عشرا ؟

فبدأ ابن قتيبة ردّ هذا الإشكال بقياس منطقي، أن الاجتهاد في الصواب لا يساوي الاجتهاد في الخطأ :

إن الاجتهاد مع موافقة الصواب ليس كالاجتهاد مع موافقة الخطأ ولو كان هذا على ما أسس كان اليهود والنصارى والمحوس والمسلمون سواء وأهل الآراء

المختلفة سواء إذا اجتهدوا وآراءهم وأنقسهم فأدتهم عقولهم أنهم على الحق وأن مخالفيهم على الخطأ. (ابن قتيبة، 1995 ؛ 137)

في هذا الكلام يمكن صياغة القياس الاستثنائي الانفصالي في المنطق القديم. والقياس الاستثنائي الانفصالي : ما كانت كبراه شرطية منفصلة. (الجويني، 1992 ؛ 184 - 189 فهو كما يلي : إما أن يكون الاجتهاد صوابا أو حطأ (المقدم)، لكنه صواب (التالي) فهو ليس بخطأ (النتيجة)

ثم ضرب ابن قتيبة لقضية الاجتهاد في الحديث مثالا بقوله:

ولو أن رحلا وجه رسولين في بغاء ضالة له وأمرهما بالاجتهاد والجد في طلبها ووعدهم الثواب إن وجداها فمضى أحدها خمسين فرسخا في طلبها وأتعب نفسه وأسهر ليله ورجع خائبا. ومضى الآخر فرسخا وادعا ورجع واجدا لم يكن أحقهما بأجزل العطية وأعلى الحباء الواجد، وإن كان الآخر قد احتمل من المشقة والعناء أكثر مما احتمله الآخر. فكيف بهما إذا استويا ؟ وقد يستوى الناس في الأعمال ويفضل الله عز و حل من يشاء فإنه لا دين لأحد عليه ولا حق له قبله. (ابن فتيبة، 1995 ؛ 137 - 138)

في هذا المثال أراد ابن قتيبة توضيح الحديث بضرب المثال الواقعي، كأنما أنزل إشكال الاجتهاد في الحكم من منزلة الغموض إلى منزلة الوضوح. وحاول إلحاق الحكم بين الاجتهاد في بغاء الحكم كالاجتهاد في بغاء الضالة. وهذا القياس الفقهي، ولكن هذه المحاولة بالحقيقة ليس لها علاقة بإشكال الحديث الموجه من قبل الخصم وإن كان معقولا ومقبولا في نفس الأمر. ثم سار ابن قتيبة توضيح الأمر بنقل الرواية من الإنجيل لعله وجد حلا لهذا الإشكال:

وقرأت في الإنجيل أن المسيح عليه السلام قال للحواريين: مثل ملكوت السماء مثل رجل خرج غلساً يستأجر عمالاً لكرمه، فشرط لكل عامل ديناراً في اليوم، ثم أرسلهم إلى كرمه. ثم خرج في ثلاث ساعات، فرأى قوماً بطالين في السوق، فقال: اذهبوا أنتم أيضاً إلى الكرم، فإني سوف أعطيكم الذي ينبغي لكم، فانطلقوا. ثم خرج في ست ساعات، وفي تسع ساعات، وفي إحدى عشرة ساعة، ففعل مثل ذلك. فلما أمسى قال لأمينه: أعط العمال أجورهم، ثم ابدأ بآخرهم حتى تبلغ أولهم. فأعطاهم فسوى بينهم في العطية، فلما أخذوا حقوقهم سخطوا على رب الكرم، وقالوا: إتما عمل هؤلاء ساعة واحدة، فجعلتهم سوتنا في الأجرة. فقال: إني لم أظلمكم أعطيتكم الشرط، وجدت لهؤلاء، والمال مالي، أصنع به ما أشاء كذلك يكون الأولون الآخرين والآخرون الأولين. (بن قتيبة، 1995 ؟ 138)

في هذه القصة حاول ابن قتيبة تقريب معنى الحديث المشكل برواية من الإنجيل، فهذه براعة منه. فقاس الاجتهاد في الحكم إن كان صوابا ينال عشرا وإن كان خطأ ينال واحدا بالاجتهاد في حصاد الكرم مع اختلاف المشقة لدي العمال بإعطاء الأجر مساويا. وإذا رأينا توضيح الشافعي في الرسالة في نفس الموضوع كان أوضح وأفهم من هذا، كما اتضح الحوار بينه وبين الخصم:

فقال : قد سمى رسول الله فيما رويتَ من الاحتهاد " خطأً " و " صواباً " ؟ فقلت : فذلك الحجة عليك

قال: وكيف؟ قلت: إذ ذكر النبي أنه يثاب على أحدهما أكثر مما يُثاب على الآخر ولا يكون الثواب فيما لا يسع ولا الثواب في الخطأ الموضوع. لأنه لو كان إذا قيل له: احتهد على الخطأ فاحتهد على الظاهر كما أُمر كان مخطئا خطأ مرفوعاً كما قلت -: كانت العقوبة في الخطأ - فيما نُرى والله أعلم - أولى به وكان أكثرُ أمره أن يُغفر له ولم يُشبه أن يكون له ثواب على خطأ لا يسعه. وفي هذا دليل على ما قلنا: أنه إنما كلف في الحكم الاجتهاد على الظاهر دون المغيّب والله أعلم. (الشافعي، 496 - 497)

ولم يكتف الشافعي هذا الجواب بل أردفه بمثال واقعي في حكم طلب القبلة للغائب عنها :

قال : إن هذا ليحتمل أن يكون كما قلتَ ولكن ما معنى " صواب " " خطأ "

قلت له : مثل معنى استقبال الكعبة يصيبها من رآها بإحاطة، ويتحراها من غابت عنه بَعُد أو قَرُبٌ منها فيصيبها بعض ويخطئها بعض، فنفس التوجه يحتمل

صواباً وخطأ إذا قَصَدتَ بالإخبار عن الصواب والخطأ قَصَّدَ أن يقول: فلان أصاب قَصَّد ما طلب وقد جهد في طلبه. (الشافعي، 497 - 498)

ومفاد كلام الشافعي هذا أن المطلوب في الحديث هو الاجتهاد في طلب الحكم وليس إصابة الحكم. لأن إصابة الحكم ليس في وسعه لأنه أمر مغيب عنده. ولكنه مع هذا لا يجوز تعمد الخطأ فيه. فإذا أخطأ في الاجتهاد بتعمده فليس له ثواب على ذلك إذ أن القصد بالخطأ ممنوع.

5) وعن الحديث عن حكم مباضعة الرجل أهله، أنه مأجور. (مسلم، 2، 697 ؛ ابن حبان، 9، 475) فاستشكله المعتزلة أنه يبطله النظر، لأن الوضع في الحرام معصية، والوضع في الحلال إباحة، فكيف يجوز أن يؤجر في الإباحة ؟ ولو جاز هذا لجاز أن يؤجر على أكل الطعام إذا جاع، وعلى شرب الماء إذا عطش. ولا يمكن الرسول يقول هذا وهو أعلم الخلق بالكلام!!! (ابن قتيبة، 233)

فرد ابن قتيبة هذا الإشكال بالتأويل والقياس. فأوّل ابن قتيبة مراد الحديث أن رجلا لو كان أهله عجوزا أو قبيحة فتطمع نفسه إلى غيرها من الحرام، وهو له معترض ممكن، فيدعه طاعة لله، فيكون في إتيان الحلال وهو له غير مشته مأجور. (ابن قتيبة، 1995 ؛ 233) ثم أيد تأويله كعادته برواية الحديث : إن المؤمن ليؤجر في كل شيء حتى في رفع اللقمة إلى فيه. (المروزي، 162 ؛ 1 ، 162)

وألحق حكم المباضعة بحكم أكل الشعير الحلال مع ترك النقي الحرام قائلا:
...ولو أن رجلاً أكل خبز الشعير الحلال وترك النقي الحرام وهو يقدر عليه
كان عند جميع الناس مأجوراً على أكل خبز الشعير بل لو قال قائل: إن المؤمن
مأجور على أكله وشربه وجماعه مع قول رسول الله صلى الله عليه وسلم: إن المؤمن
ليؤجر في كل شيء حتى في رفع اللقمة إلى فيه ما كان فيما أرى إلا مصيباً، (ابن

ويمكن إلحاق حكم المباضعة في الحلال كحكم الأكل حبز الشعير الحلال بتركيب المقدمات المنطقية كما يلي:

مباضعة الزوج الحلال إما مع المشقة فمأجور وإما مع عدم المشقة فمباح (المقدم)، لكنها مع المشقة فمأجور (التالي)

أكل حبر الشعير إما مع المشقة فمأجور وإما مع عدم المشقة فمباح (المقدم)، لكنه مع المشقة فمأجور.

فالمقدم في القياس حاصل من مباضعة الرجل زوجه الحلال التي يراد بحا مع المشقة، لدلالة قول النبي p: أرأيت لو وضعته في حرام، ألست تأثم؟ وصرح ابن حبان أن هذا الحديث يعتبر أصلا في المقايسات في الدين. (ابن حبان، 9، 475)

6) الحديث عن أكل الضب، حيث قال النبي ٤ : لا آكله، ولا أنهى عنه، ولا أحله ولا أحرمه. (مسلم، 3 ، 1541 ؛ أبو عوانة، 15 ، 144) فقالت المعتزلة فهذا مشكل يخالف النظر، إذا كان النبي لا يأكل ولا ينهى، ولا يحلل ولا يحرم، فإلى من المستند إلى التحليل والتحريم؟ والأعرب تأكل الضباب وتعجب بها. وقد أكل بعض الصحابة كعمر بن الخطاب وخالد بن الوليد، ولا يجوز أن يكون هؤلاء أقدموا على الشبهة. (ابن قتيبة، 1995 ؛ 245)

فرد ابن قتيبة هذا الإشكال بعدة المسالك: أولا، تحليل الحديث أنه وقع إدراج المتن بسهو بعض الرواة في قوله: لا آكله ولا أتمى عنه، ثانيا، حاول تأويل الرواية، فإذا ثبت الإدراج، فلا بد الرجوع إلى أصل الرواية أنه لا يحله ولا يحرمه كما أنه لا يأكله ولا ينهى عنه. لأنه لم يتركه من جهة التحريم، وإنما تركه، لأنه كرهه، مستندا إلى رواية أخرى من عمر حين أوتي بضب فوضع يده على كشيته وقال: إن رسول الله على لم يحرمه ولكنه قذره. (مسلم، 6، 70 ؛ أحمد، 3، 342) ورواية ابن عمر أن الصحابة أتوا بطعام فأخبروا أنه ضب فأمسكوا، فقال النبي

خانة على الله على

ثالثا، أن ابن قتيبة بني القياس وقاعدة أصولية في رد هذا الإشكال:

وأما تركه أكله وهو حلال عنده فليس كل الحلال تطيب النفوس به ولا يحسن بالمرء أن يفعله فقد أحل الله تعالى لنا الشاء ولم يحرم علينا منها إلا الدم المسفوح وكان رسول الله صلى الله عليه وسلم يكره منها المثانة والغدة والمصران والأنثيين والطحال وقد روي في الخبر ذكاة الجنين ذكاة أمه والنفوس لا تطيب بأكله ومن المخرم شيء لم ينزل بتحريمه تنزيل ولا سنة وكل الناس فيه فطرهم وما حبلوا عليه كلحم الإنسان ولحم القرد ولحوم الحيات والأبارص والعظاء والفار وأشباه ذلك وليس من هذا شيء إلا والنفوس تعافه. وقد أعلمنا الله تبارك وتعالى في كتابه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم يحرم علينا الخبائث وهذه كلها حبيثة في الفطر. (ابن وسول الله صلى الله عليه وسلم يحرم علينا الخبائث وهذه كلها حبيثة في الفطر. (ابن

ويمكن تفصيل المقدمات المنطقية: أكل الضب ما لا تطيب النفس (مقدمة صغرى) وبعض حلال ما لا تطيب النفس (مقدمة كبرى) فأكل الضب حلال (نتيجة) فهذا القياس من الشكل الثاني في المنطق القديم حيث كان الحد الأوسط محمولا في الصغرى والكبرى. (الجويني، 1992 ؛ 158) فالحد الأوسط هنا هو "ما لا تطيب النفس". فالمقدمة الصغرى والكبرى حاصلة من الدليل فهو الحديث من رواية عمر وابن عمر.

وأما القاعدة الأصولية التي بناها ابن قتيبة في هذا الصدد: ليس كل حلال تطيب النفوس به، ولا يحسن بالمرء أن يفعله. فهذه القاعدة مأخوذة بعد الاستقراء بالأمثلة المذكورة: كره النبي عن أشياء: المثانة والغدة والمصران والأنئيين والطحال. وهناك أشياء من المحرم ما تعافيها وتحرمها فطر الناس ولم ينزل الكتاب والحديث بتحريمها: لحم الإنسان، ولحم القرد، ولحوم الحيات، والأبارص، والعظاء والفأر، وأشباه ذلك. وهذه القاعدة أيضا نتيجة من مقدمات منطقية في الشكل

الثالث (الجويني، 1992؛ 166) من القياس الاقتراني يمكن تركيبها كما يلي: أكل الضب حلال (مقدمة صغرى) وأكل الضب ما لا تطيب النفس (مقدمة كبرى) فبعض الحلال ما لا تطيب النفس (النتيجة). فالمقدمة الصغرى أكل الضب حلال مأخوذة من الحديث النبوي. والمقدمة الكبرى "أكل الضب ما لا تطيب النفس حاصلة من الواقع التاريخي بالاستقراء، أن النبي في وبعض الصحابة لا تشتهونه. فيكون الحد الأوسط في المقدمتين "أكل الضب" فهو موضوع الحديث, فالنتيجة لابد من استعمال "البعض" لأنه لو كان الكل أدى إلى فساد النتيجة إذ أنه لا يمكن أن يكون كل حلال ما لا تطيب النفس.

#### ت. الخاتمة

وبعد استعراض البيانات والاستفسارات والمناقشات عن منهج القياس في فقه مختلف الحديث عند ابن قتيبة الدينوري يمكن تلخيص الاستنتاج كما يلى :

- أن النصوص الشرعية منها الحديث النبوي هي مصدر الحق من الحق،
   ولابد من إنزالها في دائرة واقعية البشر ومصالحهم.
- والحديث النبوي قد يكون مخالفا للكتاب أو الحديث مثله أو العقل أو الواقع، ففي هذه الحال لا بد من إعمال العقل في فقهه.
- ومنهج القياس منطقيا كان أم أصوليا هو أحدى الطرق في فقه متون مختلف الحديث ليزول التناقض.

#### أهم المراجع

ابن أبي الدنيا. أبو بكر. 1993 . العقل وفضله. بتحقيق سعيد بن البسوني زغلول. بيروت: مؤسسة الكتب الثقافية، ط. الأولى.

ابن أبي شيبة، أبو بكر. 1409 . المصنف في الأحاديث والآثار تحقيق كمال يوسف حوت. الرياض: مكتبة الرشد، ط. الأولى.

ابن تيمية، عبد الحليم. 2005 , الرد على المنطقيين، بيروت: مؤسسة الريان، ط. الأولى.

ابن حبان، أبو حاتم. 1993 : صحيح ابن حبان بترتيب ابن بلبان. بيروت : مؤسسة الرسالة.

ابن خلدون، محمد. د.ت. مقامة ابن خلدون، الرياض: المكتبة الشاملة 211. ابن راهویه، إسحاق. 1991 . المستدر المدینة المنورة: مكتبة الإیمان، ط. الأولى.

ابن رشد، الأندلوسي. 1968 . فصل المقال فيما بين الحكمة والشريعة من الاتصال، القاهرة: المكتبة المحمودية التجارية.

ابن فورك، أبو بكر. 2003 . مشكل الحديث، تقديم المحقق دانيال غيماريه، دمشق.

ابن قتيبة، محمد الدينوري. د.ت. أدب الكاتب. تحقيق محمد الدالي. بيروت: مؤسسة الرسالة. ابن قتيبة، محمد الدينوري. 1981. تأويل مشكل القرآن، تحقيق السيد أحمد صقر، مقدمة التحقيق، بيروت: دار الكتب العلمية، ط. الثالثة.

ابن قتيبة، محمد الدينوري. 1995 . تأويل مختلف الحديث، بيروت: دار الفكر.

ابن كثير، أبو الفداء. 1991 . الباعث الحثيث شرح اختصار علوم الحديث. القاهرة: مكتبة السنة.

أبو زهرة، محمد. د.ت. أصول الققه. القاهرة: دار الفكر العربي.

أبو زيد، نصر حامد. 1995 . في الإمام الشافعي وتأسيس الأيدوليجية الوسطية؛ والتفكير في زمن التكفير، باب

الإمام الشافعي بين القداسة والبشرية القاهرة: مكتبة مدبولي.

أبو عوانة. د.ت. مستخرج أبي عوانة، الرياض: المكتبة الشاملة. 11. 2 . الأصبهاني، أبو نعيم. 1405 . حلية الأولياء. بيروت: دار الكتاب العربي. الإيجي، عضد الدين القاضي عبد الرحمن بن أحمد. د.ت. المواقف في علم الكلام، مكة المكرمة: دار الباز.

البخاري، محمد بن إسماعيل. 1987 . الجامع الصحيح، تحقيق محمد ديب البغا. بيروت: دار ابن كثير -اليمامة.

البدحشي، محمد بن الحسن. د.ت. شرح البدخشي: مناهج العقول في شرح منهاج الوصول في علم الأصول، بيروت: دار الكتب العلمية.

الترمذي، محمد بن عيسى. د.ت. سنن الترمذي. تحقيق أحمد شاكر. بيروت : دار إحياء التراث العربي.

- الجوزية، ابن قيم. 1423 . إعادم الموقعين عن رب العالمين. الرياض: دار ابن الجوزي، ط. الأولى.
- الجويني، حسن محرم. 1992 . دراسات في المنطق القاسيم، مقرر كلية أصول الدين بنين جامعة الأزهر، القاهرة، ط. الأولى.
  - الحاكم، محمد بن عبد الله. 1990 . المستدرك على الصحيحين، بيروت: دار الكتب العلمية، تحقيق مصطفى عبد القادر عطا.
  - حسن، خالد رمضان. 1998 . معجم أصول الفقه. القاهرة: الروضة، ط. الأولى.
    - حلمي، مصطفى. 2005 . قواعد المنهج السلفي في الفكر الإسلامي. بيروت: دارالكتب العلمية.
  - حنفي، حسن. د.ت. من العقيدة إلى الثورة: المقدمات النظرية، القاهرة: مكتبة مدبولي.
    - حياط، أسامة بن عبد الله. 2001 . مختلف الحديث بين المحدثين والأصوليين الفقهاء، بيروت: دار ابن حزم.
- الزركشي، بدر الدين. 1992 . البحر المحيط في أصول الفقه، الكويت: وزارة الأوقاف للشؤون الإسلامية، ط. الثانية.
  - سابق، السيد. 1988 . خصائص الشريعة الإسلامية ومميزاتها، القاهرة: الفتح للإعلام العربي، ط. الأولى.

السعدي، عبد الحكيم. 2000 . مباحث العلة في القياس عناد الأصوليين، في مبحث حجية القياس، بيروت: دار البشائر الإسلامية، ط. الثانية.

الشاطبي، إبراهيم بن موسى الغرناطي. د.ت. الموافقات في أصول الشريعة، تحقيق عبد الله دراز، بيروت: دار المعرفة.

الشافعي، محمد بن إدريس، د.ت. الرسالة، تحقيق أحمد شاكر، بيروت : المكتبة العلمية.

الشوكاني، محمد بن علي. 1992 ، إرشاد الفحول إلى تحقيق علم الأصول، بيروت: مؤسسة الكتب الثقافية، ط. الأولى.

الشيباني، أحمد بن حنبل. 1998 . مستاد أحمد بن حنبل. تحقيق أبو المعاطي النوري. بيروت: عالم الكتب.

الصافي، محي الدين. 1982 . توضيح المنطق القاميم، القاهرة : دار الطباعة المحمدية، ط. الأولى.

الطبراني، سليمان بن أحمد. 1983 . المعجم الكبير. موصل: مكتبة العلوم والحكم.

الطحاوي، أبو جعفر. 1994 . شرح مشكل الآثار. بيروت : مؤسسة الرسالة، ط. الأولى،

الطوفي، نجم الدين. 1987 . علم الجدل في علم الجدل، ألمانيا: دار النشر لفرنز ستاينز.

- الطوفي، بحم الدين. 1987 . مختصر شرح الروضة، بيروت: مؤسسة الرسالة، ط. الأولى.
- عيد الباقي، زيدان. 1980 . قواعد البحث الاجتماعي، القاهرة:مطبعة السعادة، ط. الثالثة.
  - عبد الرزاق، الصنعاني. 1403 . مصنف عبد الرزاق. بيروت: المكتب الإسلامي.
- عبد الهادي، سيد عبد التواب. د. ب محاضرات في المنطق القليم، مقرر كلية البنات جامعة الأزهر، القاهرة: مطبعة الجبلاوي، ط. الأولى.
  - علوان، فهمي محمد. 1989 . القيم الضرورية ومقاصد التشريع الإسلامي، القاهرة: الهيئة المصرية العامة للكتاب.
  - العلياني، على بن نفيع. 1991 . عقيارة الإمام ابن قتيبة، الباب الأول والثابي، الطائف: مكتبة الصديق، ط. الأولى.
  - الغزالي، أبو حامد. 1996 . المستصفى في علم الأصول، بيروت: دار الكتب العلمية.
  - الغزالي، أبو حامد. د.ت. معيار العلم، تحقيق سليمان دنيا. القاهرة: دار المعارف، د.ت.
    - غزالي، عبد الملك. 2012 . عقلانية أهل الحديث: منهج عقلي ابن قتيبة الدينوري في فقه مختلف الحديث،

- أطروحة دكتوراة، الدراسات العليا، جامعة شريف هدية الله الإسلامية الحكومية، جاكرتا.
- الكفراوي، أسعد عبد الغني السيد. 2002 . الاستدلال عند الكفراوي، أسعد عبد الغني السلام، ط. الأولى.
- المباركفوري، أبو العلاء. د.ت. تحفة الأحوذي بشرح جامع الترمذي، بيروت: دار الكتب العلمية.
- محمود، عبد الحليم.د.ت. العقل في الإسلام. القاهرة: دار المعارف ، ط. الثانية.
- المروزي، الحسين بن حرب. 1419 . البر والصلة. الرياض: دار الوطن، ط. الأولى.
- المنشاوي، محمد صديق. د.ت. قاموس مصطلحات الحديث النبوي. القاهرة: دار الفضيلة.
- مهران، محمد. 1996 . المنطق والموازين القرآنية، فرجينيا: معهد الفكر الإسلامي الدولي.
- نحراوي، عبد السلام أحمد. 1988 . الشافعي في مذهبيه القليم والجديد، القاهرة.
- النشار، على سامي. 1984 . مناهج البحث عند مفكري الإسلام، بيروت: دارالنهضة العربية.

الهيثمي، الحارث بن أبي أسامة. 1992 ، بعية الباحث عن زائد مسند الحارث. المدينة : مركز خدمة السنة والسيرة النبوية.

وزارة الأوقاف والشئون الإسلامية. 1987 . الموسوعة الفقهية. الكويت : طباعة دار السلاسل، ط. الثانية.

#### باللغة الإنجلزية والإندونيسية

- Adib, Muhammad. 2009. *Metode Takwil al-Qur'an Ibnu Qutaybah*, Disertasi, SPS UIN Syahida, Jakarta. Bagus, Lorens. tth. Kamus Filsafat. Jakarta: Gramedia.
- Brown, Daniel W. 1996. *Rethinking Tradition in Modern Islamic Thought*, Cambridge: Cambridge University.
- Brown, Jonathan. 2008. "How We Know Early Hadith Critics Did Matn Critism and Why It's So Hard to Find?" Leiden: Brill.
- Cohen, Moris S. and Ernest Nagel. 1998. *An Introduction to Logic and Scientific Method*, New Delhi: Allied Publisher Ltd.
- Collin, William.1979. Webster's New Twentieth Century Dictionary, William Collin Publisher, 394-395.
- Hakim, Lukman. 2010. Pandangan Ibnu Qutaybah Tentang Kontradiksi Hadis-Hadis Teologis dalam Kitab Ta'wil Mukhtalaf al-Hadis, *Thesis*, UIN Sunan Kalijaga, Yogyakarta.
- Ilhami, Fiqri Auliya. 2014. Hadis Kemiskinan Menurut Ibnu Qutaybah dalam Kitab Ta'wil Mukhtalaf al-Hadis, *Skripsi* UIN Syahid, Jakarta.
- Saifuddin, Ali. 2007. Hadis-Hadis Mukhtalif Menurut Ibnu Qutaybah. *Skripsi*, UIN Wali Songo, Semarang.
- Suprayogo, Imam dan Thabrani. 2001. *Metode Penelitian Sosial-Agama* Bandung: Rosda, 2001.
- Zubaidi, Imran. 2008. *Kritik Matan Hadis menurut al-Thahāwī dalam bukunya Syarh Musykil al-Ātsār*, Disertasi Sps UIN Jakarta.

#### **Author Guidelines**

Heritage of Nusantara is a peer reviewed journal using bilingual (English and Arabic). journal is the areas covering Indonesia, Malaysia, Brunei, Southern Part of Thailand (Patani), Singapore, Timor Leste dan Southern Part of the Philipines (Sulu). The aim is to introduce the richness of the Heritage of Nusantara in particular, to show its relations and contributions to the world heritage as well as to offer a wide variety of analysis on how to preserve and develop the richness of the Heritage of Nusantara. Therefore, the Journal welcomes the papers from the scholars and expert from all disciplines of humanity, social sciences and religious studies related.

The article submitted should be original based on academic works. The article submitted is never published before in any journal or is being reviewed for possible publication. All the articles submitted will be reviewed by certain editors, editorial board as well as blind reviewers appointed by the journal. Any article does not meet the requirement of the guidelines will not be considered and will be declined.

The number of the words is between 10000 to 15.000 words. References, tables, figures, appendices and notes are included in those words. As for the abstract is 150 words with 5 key words. The articles

with quotations and passages from local or foreign language should be translated into English. Electronic submissions are welcome and should be sent to mail journal.

#### **Referencing Guidelines**

The Journal uses the Harvard Referencing System as follow:

#### A. Citation in the text

The citation referred in the text is written by giving the names.

- 1. If the author's name occurs naturally in the sentence, the year is given in the parentheses: e. g. In popular study, Harvey (1992: 56) argued that .....
- 2. If the names does not occur, both name and year are given in the parentheses: e.g. Recent studies (Barlett 1996; James 1998) show that .....
- 3. When the author published more than one cited document in the same year, case letters chould be added: e.g. Johnson (1994a) discussed the subject.....
- 4. If more than two authors, only surname of the first author and at all: e.g. Wilson at all (1997) conclude that.....
- 5. Anonym is written: e.g. A recent article (Anon 1993) stated that.....
- 6. If the source is quoted from another work: e.g. Study by Smith (1960 cited in Jones 1994: 24) showed that....(note: in the references, Jones is the main bibliography)
- 7. If the idea is cited, page numbers are not written.e.g. Nunan (1996) but if the idea is specific, number is required: e.g. Allwrith (1992: 56) provides an example of.....
- 8. Short quotation of less than one line or direct quotation may be written: e.g. "good practices be taught.....(Smith 1996: 15)
- 9. Diagrams should be referenced in full details (author and date).

#### **B.** Additional Notes about Citations

Personal communication is cited in the text only: e.g. According to J.O. Reiss, Many designers do not understand the needs of disabled people (Personal communication, April 18, 1977).

#### C. Bibliography at the End of a Piece of Work

The references are listed in alphabethical order of authors "surnames. If it is cited more than one item by a specific author, they should be lited chronologically and by letter (e.g. 1993a, 1993b).

#### Reference to a book

E.g.: Mercer, P.A. and Smith, G., 1993. Private viewdata in the UK. 2nd ed. London: Longman.

#### Reference to a contribution in a book

E.g. Bantz, C.R., 1995. Social Dimensions of Sofware Development in J.A. Anderson, ed. Annual Review of Software Management and Development. Newbury Park, C: Sage, 502-510.

#### Reference to an article in a journal (author, year, title, volume and part number as well as page number

E.g. Evans, E.A., 1994, Approaches to Intelligent Information Retrieval. Information Processing and Management, 7 (2), 147-168.

#### Reference to a conference paper

e.g. Silver, K., 1991. Electronic mail: The New way to communicate. In. D.I. Raitt, ed. 9th International online information meeting, London 3-5 December 1996. Oxford: Learned Information, 323-330.

#### Reference to a publication from a corporate body (e.g. a government department or other organization).

E.g. UNESCO, 1993. General Information Program and UNISIST. Paris: UNESCO, (PDI-93/WS/22).

#### Reference to a Thesis

E.g.: Agutter, A.J. 1995. The Liguistic Significance of Current British Slang. Thesis (PhD). Edinburgh University.

#### **Reference to Electronic Material**

1. Reference to individual works: e.g. Holland, M. (1996) Harvard System (online). Poole, Bounemoth University. Available from:

- http:// Bournemoth ac.uk /service depths /lis / LISPub / harvardsyst. html (accessed 15 april 1996).
- 2. Reference to E-Journals (author, year, title, volume (issue), location and available from: URL (accessed Date): e.g. Korb, K.B. (1995) Persons and Things: Book Review of Bringsjord on Robot Conciousness. Psychology (online), 6 (15). Available from: gopher: // wachau. ai. univie. ac. at: 70 / 00 / archives / psicologquy / 95.V6/0162 (Accessed 17 June 1996).
- 3. Reference to mailbase/listserve e-mail lists (author, time (day, month, year), subject, Discussion List (online) Available from and accessed date: e.g. Brack, E.V. (2 May 1995). Re: Computing Short Courses. List Link (online) Available from: mailbase@mailbase.ac.uk (Accessed 17 Aprl 1996).
- 4. Reference to Personal Electronic Communication (E-mail): Senders, time (day, month, year), Subject of Message. Email to Recipient: e.g. Lowman, D. (Deborah-lowman@pbsinc.com). (4 April 1996). RE>> ProCite and Internet Refere. E-mail to P. Cross (pcross@bournemouth. ac.uk).
- 5. Reference to CD-R0Ms: eg. Hawking, SW. (1994). A Brief History of Time: an Interactive Adventure (CD-ROM). Crunch Media.

#### Writing System of the Journal

- 1. Space is 1.5.
- 2. Standard Letter (8.5x11) margin: top 1.2cm, below: 0.6, left: 0.8 and right: 0.6.
- 3. The capital letter and bold with 12 Times New Roman.
- 4. The name of the Author: Written in Capital and Bold with 10 Times New Roman.
- 5. The affiliation of the institute: Written in Capital and Bold with 10 Times New Roman.
- 6. Sub title in the article: Written with 10 Times New Roman Capital letter.
- 7. The distance between title and the author as well as the affiliation of the author: 1.5 space.
- 8. The space of the paragraph: 1.5.

- 9. The beginning: Abstract and key words.
- 10. Space of the Title of the article, the author, affiliation, abstract and key word: 1.5.
- 11. If the authors are more than one, they should be written in arrow such as the first, the second and so on. Each has a foot note explaining the name of the university, affiliation, region, state as well as the email address.
- 12. The author should not more than 5 persons.
- 13. Sub title should be numbered and separated with 1 space if another sub title appears.
- 14. The structure of the article:
  - a. Title, author, email and the affiliation of the author, Abstract and key words.
  - b. Introduction
  - c. Method of the writing
  - d. Theoritical Framework.
  - e. Discussion
  - f. Conclusion
  - g. Acknowledgement if any
  - List of References.

#### **Author's Obligations**

- 1. To show the accuracy of the data and to avoid deception and plagiarism.
- 2. To have the permission from other authors for corresponding author.
- 3. To mention the names are forbidden without explaining their roles in the research (Ghost authorship and gift authorships).
- 4. To give the original works.
- 5. To give proper citation.
- 6. To mention the sources fairly and honestly including the references for the basis of the analysis.
- 7. To give academic criticism based on academic arguments.
- 8. To follow ethical standards.
- 9. To notify the editor immediately for any changes and inaccuracy.

#### **Publication Ethic and Malpractice Statement.**

Heritage of Nusantara is a peer-reviewed International Journal and is available in print and online. It is published twice in a year. The Publisher is the Board of Research of the Ministry of Religious Affairs of the Republic of Indonesia and thus is responsible for all the process of publication and financial matters

#### **Publication Decision**

The decision by the board of the editors to select the article is based on academic consideration and responsibility to present high academic standard of International Journal.

#### **Fair Play**

The board of the editors will treat all the articles fairly by disregarding the race, gender, sexual orientation, religious belief, ethical origin, citizenship or political philosophy of the author.

#### **Confidentiality**

Any relevant information concerning the data, authors and reviewers are kept confidentially to avoid bias in the process of selecting the articles. Furthermore, all the articles for review are treated as confidential documents and are not be shown or discussed with others except as authorized by the editors

#### **Disclosure and Conflict of Interest**

To keep the intellectual property of the right of the author, the editor will not use the unpublished material without the permission from the author formally in written letter.

#### **Duties of the Reviewers**

To give a valuable comments on the articles to make it easy for the editors to select the appropriate articles for the journal. As for the peer reviewers, they help the editors to build communication with the author.

#### Time

The time for the reviewers to collect the articles is allocated by the editors. Under special circumstances, the reviewers need more time or

cannot perform the duty, and have the objection or excuse concerning the time, they should notify the editors.

#### **Objectivity**

The comments and critics from the reviewers on the articles should be based on academic arguments and objective not author's personality.

#### هريتيج اوف

رئيس التحرير: خير الفؤاد يوسف

مدير التحرير:

#### نوسانتارا

#### مجلة دولية لبحث المؤلفات والتراث الديني السنة الخامسة، العدد 1، 2016

فخرياتي هيئة التحرير: عبد الرحمن مسعود (وزارة االشؤون الدينية الاندونيسية) أدوين ويرينجا (جامعة كولونيا) أنابيل تيه جالوب (المكتبة البريطانية، المملكة المتحدة) نيكو ج غ كابتين (جامعة لايدن، هولندا) أحادياتي إكرام (جامعة إندونيسيا، إندونيسيا) أزيوماردي أزرا (جامعة شريف هداية الله الإسلامية الحكومية جاكرتا) امام طلحة (وزارة االشؤون الدينية الاندونيسية) عاتق سوسيلو (جامعة شريف هداية الله الإسلامية الحكومية جاكرتا) جول خآن (جامعة ملبويرن، آوسترالي) فواد وهاب (جامعة سونان غونوغ جاتى الإسلامية الحكومية باندوغ) ها دا هدايات (جامعة شريف هداية الله الإسلامية الحكومية جاكرتا) المحررون: شرلي ا بكار لقمان الحكيم آيانج أتريزا يقين الفان فيرمان تو رضوان بوستامام نور رحمه ريزا بارويرا عارف شبرا ملسى مساعد هيئة التحرير: آبنو فاتخان كوسنانتو الصورة في الغلاف الأمامي مأخوذة من الصورة في المقالة Enlivening Cultural Environments through Sharing and Gotong Royong (Mutual Cooperation) محور هذه المجلة هو تزويد القراء بمعلومات حول خطة إندونيسية ودولية في تطوير المؤلفات والتراث الديني من خلال نشر المقالات والتقارير البحثية ومراجعات الكتب. تركزت هريتيج اوف نوسانتارا للبحث في المؤلفات الدينية سواء كانت معاصرة أو قديمة، والتراث الديبي الواقع في جنوب شرق آسيا، وترحب بمساهمات المثقفين والعلماء المتخصصين في هذا المجال. مركز البحوث وتطوير المؤلفات والتراث الديني العنوان: مبنى وزارة الشؤون الدينية الاندونيسية الطابق الثامن عشر، الشارع محمد حسنى تامرين رقم 6 جاكرتا اندونيسيا ت/الفاكس: +62 21 3920713 - 3920718

البريد الالكتروني:heritage@kemenag.go.id

الموقع: http://jurnallektur.kemenag.go.id/index.php/heritage

هريتيج اوف

## نوسانتارا

مجلة دولية لبحث المؤلفات والتراث الديني السنة الخامسة، العدد 1، 2016





Nomor: 707/Akred/P2MI-LIPI/10/2015

# Akreditasi Majalah Ilmiah

Kutipan Keputusan Kepala Lembaga Ilmu Pengetahuan Indonesia Nomor 1215/E/2015 Tanggal 30 Oktober 2015 Heritage of Nusantara: International Journal of Religius Literature and Heritage

Center for Research and Development of Religious Literature and Heritage, Ministry of Religious Affairs of The Republic of Indonesia, Gedung Kementerlan Agama RI, Lt. 18, Jl. M.H. Thamrin No. 6, Jakarta Pusat

Ditetapkan sebagai Majalah Ilmiah

## TERAKREDITASI

berlaku mulai Oktober 2015 - Oktober 2018 Akreditasi sebagaimana tersebut di atas

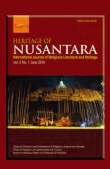
Sekretaris Panitia Penilai Majalah Ilmiah-LIPI Lembaga Ilmu Pengetahuan Indonesia Cibinong, 30 Oktober 2015



Prof. Dr. Ir. Husein Avicenna Akil, M.Sc., NIP 195604111984121001







### Enlivening Cultural Environments through Sharing and *Gotong Royong* (Mutual Cooperation) Diane Butler

The Transliteration and Translation of the Leiden Manuscript COD or. 5626 on the Sijill of the Qadi of Banten 1754-1756 CE. *Ayang Utriza Yakin* 

Arabic Linguistics in Historical and Islamic Culture Perspectives

Gayda Bachmid

Developing an Independence State: Some Insights from Qalam Publication

Norziati Mohd Rosman

منهج القياس في فقه مختلف الحديث عند ابن قتيبة الدينوري Manhaj al Qiyās fī Fiqhi Mukhtalaf al Hadīś 'inda Ibni Qutaibah ad Dīnawarī Abdul Malik Ghazali

